

സ്പെഷ്ടിൽ സ്റ്റോറി

ഹാസിസം VS ഹാസിസം





കുപ നിറഞ്ഞ മറിയമേ, നീ സ്വീകരിച്ച ദൈവകുപ ഒരിക്കലും വ്യർഥ മാക്കാതെ എല്ലാ സമയത്തും എല്ലാ വിധത്തിലും കർത്താവിന്റെ ദാസി യും സഹപ്രവർത്തകയുമാണെന്നു നീ കാണിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. സ്വീകാ ര്യമായ സമയത്തു നിന്റെ ദാസ്യതയും കന്യത്വവും അവിടുന്നു മാനിച്ചു ഫലവത്താക്കി. അതിനാൽ രക്ഷയുടെ ദിവസം പാപികളായ ഞങ്ങൾക്കു വന്നുചേർന്നു. പുനരൈക്യത്തിൻ മാതാവേ, ഞങ്ങൾ സ്വീകരിച്ച ദൈവ കുപ ഒരിക്കലും വ്യർഥമാക്കാതെ എല്ലാ സമയത്തും എല്ലാ വിധത്തിലും കർത്താവിന്റെ ദാസരും സഹപ്രവർത്തകരുമായിരിക്കാൻ ഞങ്ങൾക്കു വേണ്ടി അപേക്ഷിക്കണമെ. ആമ്മേൻ.

# ഇന്റർചർച്ച് കൗൺസിൽ മീറ്റിംഗ്

മേജർ ആർച്ചുബിഷപ്പ്സ് ഹൗസ് പട്ടം, തിരുവനന്തപുരം – ജനുവരി 17, 2020



# ഇരിക്കുന്നവർ

കൊട്ടാരക്കര മഹായിടവക), ഡോ. ജോസഫ് മാർതോമാ മെത്രാപ്പോലീത്ത (മലങ്കര മാർത്തോമാ സുറിയാനി സഭയുടെ പരമാദ്ധ്യക്ഷൻ) കർദ്ദീനാൾ മാർ ജോർജ് ആലഞ്ചേരി (സീറോ മലബാർ സഭയുടെ മേജർ ഇടത്തുനിന്ന്. കർദ്ദിനാൾ മാർ ബസേലിയോസ് ക്ലൂമിസ് കാതോലിക്കാബാവാ (മലങ്കര സൂറിയാനി കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ മേജർ ആർച്ചുബിഷപ്പ്), ബിഷപ്പ് ഡോ. ഉമ്മൻ ജോർജ്ജ് (സി. എസ് .ഐ. കൊല്ലം, ആർച്ചുബിഷപ്പ്) പ്രസിഡന്റ് – ഇന്റർ ചർച്ച് കൗൺസിൽ, ഡോ. മാർ അപ്രേം മെത്രാപ്പോലീത്ത (കൽദായ സുറിയാനി സഭയുടെ മെത്രാപ്പോലീത്ത, ആർച്ചുബിഷപ്പ് സൂസപ്പാക്യം (തിരുവനന്തപുരം ലത്തീൻ അതിരൂപതാദ്ധ്യക്ഷൻ), ആര്ച്ചുബിഷപ്പ് മാർ ജോസഫ് പെരുന്തോട്ടം (ചങ്ങനാശ്ശേരി അതിരൂപതാദ്ധ്യക്ഷൻ), ബിഷപ്പ് യൂഹാനോൻ മാർ ക്രിസോസ്റ്റം (പത്തനംതിട്ട രൂപതാ മുൻ അദ്ധ്യക്ഷൻ)

# നിൽക്കുന്നവർ

ബിഷപ് തോമസ് മാർ യൗസേബിയോസ് (പാറശാല രൂപതാദ്ധ്യക്ഷൻ), ബിഷപ്പ് സിൽവസ്റ്റർ പൊന്നുമുത്തൻ (പുനലൂർ രൂപതാദ്ധ്യക്ഷൻ), ബിഷപ്പ് മാർ ഔഗിൻ കുര്യാക്കോസ് ( കൽദായ സുറിയാനി സഭയുടെ സഹായ (നെയ്യാറ്റിൻകര രൂപതാദ്ധ്യക്ഷൻ), ബിഷപ്പ് ആർ. ക്രിസ്തുദാസ് (തിരുവനന്തപുരം ലത്തിൻ അതിരൂപതാ സഹായ മെത്രാൻ), ബിഷപ്പ് ജോഷാ മാർ ഇഗ്നാത്തിയോസ് (മാവേലിക്കര രൂപതാദ്ധ്യക്ഷൻ, വൈസ് പ്രസിഡന്റ് ഇടത്തുനിന്ന്. റവ. ഫാ. ബോവസ് മാതുു (പബ്ബിക് റിലേഷൻസ് ഓഫീസർ, തിരുവനന്തപുരം മേജർ അതിരൂപത), മോൺ. ചെറിയാൻ താഴമൺ (തിരുവല്ലാ അതിരൂപതാ വികാരി ജനറൽ), ബിഷപ്പ് വിൻസഏ് സാമുവൽ - സി.ബി.സി.ഐ), ബിഷപ്പ് മാർ സെബാസ്റ്റ്യൻ വാണിയപുരക്കൽ (സീറോ മലബാർ സഭാ കൂരിയ മെത്രാൻ), ബിഷപ്പ് ജോസഫ് മാർ ബർണബാസ് (മാർത്തോമാ സഭാ കൊല്ലം-തിരുവനന്തപുരം ഭദ്രാസനാദ്ധ്യക്ഷൻ), മെത്രാൻ), റവ. ഡോ. ജോർജ്ജ് മഠത്തിപറമ്പിൽ (പ്രീസ്റ്റ് സെക്രട്ടറി, ഇന്റർ ചർച്ച് കൗൺസിൽ)



മലങ്കര സുറിയാനി കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ പ്രഥമ പ്രസിദ്ധീകരണം

#### ഉള്ളടക്കം



#### രക്ഷാധികാരി

മോറാൻ മോർ ബസേലിയോസ് കർദ്ദിനാൾ ക്ലീമീസ് കാതോലിക്കാബാവ

#### പ്രിന്റർ ആന്റ് പബ്ലിഷർ

റൈറ്റ് റവ. ജെയിംസ് പാറവിള കോർ എപ്പിസ്കോപ്പാ

#### എഡിറ്റർ

റവ. ഫാ. ഷീൻ പാലക്കുഴി

#### ചീഫ് എഡിറ്റർ

റവ. ഫാ. ബോവസ് മാത്യു

ഫോൺ: 9447661943 bovasmathew@gmail.com

#### പത്രാധിപ സമിതി

റവ. ഡോ. ജോൺ പടിപ്പുരക്കൽ

റവ. ഫാ. ജോസഫ് വള്ളിയാട്ട്

റവ. ഫാ. ജോസഫ് പൂവത്തുംതറയിൽ

റവ. ഫാ. ഗീവർഗീസ് വലിയചാങ്ങവീട്ടിൽ

റവ. ഫാ. വർഗീസ് വിനയാനന്ദ് ഒ.ഐ.സി

ഡോ. കെ. വി. തോമസ്കുട്ടി

റവ. സി. ഡോ. ആർദ്ര എസ്.ഐ.സി.

റവ. സി. ഡോ. അഞ്ജലി തെരേസ് ഡി.എം.

ഡോ. ഷേർളി സ്റ്റുവർട്ട്

ശ്രീ. രാജു മാത്യു

#### ഉപദേശക സമിതി

ശ്രീ. ജേക്കബ് പുന്നൂസ്

റവ. ഫാ. വിൽസൺ തട്ടാരുതുണ്ടിൽ

റവ, ഫാ. തോമസ് കയ്യാലക്കൽ

ഡോ. തോമസ്കുട്ടി പനച്ചിക്കൽ

ശ്രീ. ബോബി എബ്രഹാം

#### സർക്കുലേഷൻ മാനേജർ

റവ. ഫാ. തോമസ് മുകളുംപുറത്ത് - 9446703056

#### കവർ & ലേഔട്ട്

Fingraph - 9387811920

#### ഫോട്ടോഗ്രാഫ്സ്

തോമസ് മാത്യു നെല്ലുവേലിൽ

#### പ്രിന്റിംഗ്

സെന്റ് മേരീസ് പ്രസ്, പട്ടം, തിരുവനന്തപുരം-4

#### വിലാസം

ക്രൈസ്തവ കാഹളം , സമമ്പയ പാസ്റ്ററൽ സെന്റർ സെന്റ് മേരീസ് കാമ്പസ്, പട്ടം, തിരുവനന്തപുരം-4



എഡിറ്റോറിയൽ 6





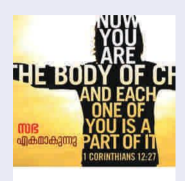
#### കവർ സ്റ്റോറി



തിരുസഭയുടെ കാതോലികത്വം 9



ശ്ലൈഹികസഭകൾ സത്യവിശ്വാസത്തിന്റെ സംരക്ഷകരും പ്രഘോഷകരും



സഭ ഏകമാകുന്നു

17



ഞാൻ വിശുദ്ധ സഭയിൽ വിശ്വസിക്കുന്നു.



"നിങ്ങൾ കത്തോലിക്കരായി തീർന്നിരിക്കുന്നതിൽ അഭിമാനം കൊള്ളുവിൻ..."



കത്തോലിക്കാസഭയെ വ്യത്യസ്തമാക്കുന്ന ധാർമിക സ്മീപനങ്ങൾ 28

സാർവൃത്രിക

കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ വൃക്തിഗത സഭകൾ 33

21

#### സ്പെഷ്യൽ സ്റ്റോറി



ഫാസിസത്തെ ഫാസിസം കൊണ്ടു നേരിടാനാവുമോ?

50

2.4



ലൂർദ്ദ്മാതാവ്



## കർത്താവിന്റെ സഭ

കർത്താവിന്റെ സഭയെക്കുറിച്ചാണ് ഈ ലക്കം കാഹളം ചർച്ചചെയ്യുന്നത്. സഭ കാതോലികവും ശ്ലൈഹീകവും ഏകവും വിശുദ്ധവുമാണ്. വിവിധ വ്യത്യസ്ത സഭാ വിഭാഗങ്ങൾ ഏറ്റു ചൊല്ലുന്ന വിശാസപ്രമാണത്തിൽ ഇത് രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. നൂറ്റാണ്ടുകളായി കോടാനുകോടി വിശാസികൾ വിവിധ ആരാധനാക്രമങ്ങളിലും ഭാഷകളിലും വ്യത്യസ്തമായ പാരമ്പര്യങ്ങളിലും ഒരേ വിശാസമാണ് ഏറ്റു പറയുന്നത്. കർമ്മപരിപാടികളിലും വിവധ സാമൂഹിക വിഷയങ്ങളിലും വ്യത്യസ്തമായ നിലപാടു പുലർത്തിയാലും ഒരേ വിശാസം ഏറ്റു പറയുന്നതിൽ അനേകം സഭകൾ ശ്രദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ ഏറ്റുപറഞ്ഞ വിശാസത്തിൽ കലർപ്പുണ്ടായപ്പോൾ സഭകൾ ഭിന്നിക്കുവാനും വ്യത്യസ്ത സഭകളായി പിൽക്കാലത്ത് രൂപീകരിക്കപ്പെടുവാനും ഇടയായി. കർത്താവിന്റെ ശരീരമായ സഭയിൽ ധാരാളം മുറിവുകൾ സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ടു. മുറിവുകൾ ഉണക്കി ആ കർത്താവിന്റെ ശരീരമാകുന്ന സഭാഗാത്രം കൂടുതൽ തിളക്കത്തോടെ ലോകത്ത് പ്രകാശിക്കേണ്ട സമയമായിരിക്കുന്നു.

ഇന്ന് സഭയിലെ ഉത്തരവാദിത്വപ്പെട്ടവരെക്കാൾ സഭയുടെ അജണ്ടകളും കർമ്മപരിപാടികളും നിശ്ചയിക്കാൻ ആവേശപൂർവ്വം ഇറങ്ങിതിരിച്ചിരിക്കുന്നത് സഭയുമായി യതൊരു ബന്ധമോ ഉത്തരവാദിത്വങ്ങളോ ഇല്ലാത്തവരാണ്. ചാനലുകളുടെ അന്തിചർച്ച മാത്രം തൊഴിൽ രംഗമായി എടുത്തിട്ടുള്ള മറ്റ് ജോലിയും വേലയും ഇല്ലാത്തവർ ദയവു ചെയ്ത് കർത്താവിന്റെ സഭയുടെ അജണ്ടകളും കർമ്മപരിപാടികളും നിശ്ചയിക്കുന്നതിൽ നിന്ന് പിൻമാറണം. നിങ്ങളോട് അഭിപ്രായം ചോദിച്ചോ, അഭിപ്രായം അനുസരിച്ചോ നിശ്ചയിക്കേണ്ട ഒന്നല്ല അത്. സാർവ്വ്യതിക സഭ മുതൽ അതിന്റെ അടിസ്ഥാന ഘടകമായ ഇടവക ദൈവാലയങ്ങൾ വരെ അതിന് ശക്തമായ, കെട്ടുറപ്പുള്ള സഭാ സംവിധാനങ്ങളും ആലോചനാ സമിതികളും ഉണ്ട്. തങ്ങളുടെ ചാനലും ചാനൽ ചർച്ചയും ആരംഭിച്ചതിനു ശേഷമാണ് ലോകമുണ്ടായത് എന്ന് വിശ്വാസിക്കുന്ന പണ്ഡിതരായ ചർച്ചാ തൊഴിലാളികൾ തിരിച്ചറിയേണ്ട ഒരു പ്രധാന കാര്യം ഈ സഭ പണ്ടേ ഇവിടെയുണ്ട്. ഇനിയും ഉണ്ടാകും. ബി.ബി.സി, ന്യൂയോർക്ക് ടൈംസ് തുടങ്ങിയ വമ്പൻ മാധ്യമങ്ങൾ വർഷങ്ങളായി കർത്താവിന്റെ സഭയെ തലങ്ങും വിലങ്ങും അടിച്ചിട്ടും അടിച്ചവർ ക്ഷീണിച്ചതല്ലാതെ സഭയുടെ നിശ്ചയ ദാർഢ്യത്തിന് ഒരു പോറൽ ഏൽപിക്കാൻ പോലും കഴിഞ്ഞില്ല.

കുടിയേറ്റവും പൗരത്വവും ഈ ലോകത്തിൽ ദീർഘകാല പാരമ്പര്യമുള്ള വിഷയങ്ങളാണ്. ഇവിടെയൊക്കെ സഭ വ്യക്തമായ സമീപനങ്ങളും നിലപാടുകളും എല്ലാക്കാലത്തും എടുത്തിട്ടുണ്ട്. അഭയാർത്ഥികളോട് വിവേചനം പാടില്ല എന്നും അവരെ ഇരു കൈകളും നീട്ടി സ്വീകരിക്കണമെന്നും ഫ്രാൻസിസ് മാർപാപ്പ പറഞ്ഞത് എല്ലാവർക്കും അറിയാം. യൂറോപ്യൻ രാജ്യങ്ങൾ അനിയന്ത്രിതമായ എണ്ണത്തിൽ അഭയാർത്ഥികൾ വന്നപ്പോഴും തങ്ങളുടെ സംസ്കാരം തന്നെ നഷ്ടപ്പെട്ടുപോകും എന്ന സാഹചര്യം ഉണ്ടായപ്പോഴും അഭയാർത്ഥികളെ സ്വീകരിച്ചതിന്റെ പിന്നിലെ പ്രേരകശക്തി സഭയുടെ നിലപാടുതന്നെയാണ്. തീർത്ഥാടനം കഴിഞ്ഞ് 10 അംഗങ്ങളുള്ള ഒരു മുസ്ലീം സമൂഹത്തെ വത്തിക്കാനിലേക്ക് കൂട്ടികൊണ്ടു വന്ന് അവിടെ അഭയം നൽകുന്നതിലൂടെ ഫ്രാൻസിസ് മാർപാപ്പ ലോകത്തോട് പറഞ്ഞ സന്ദേശം ആ സഭയാകെ ഏറ്റെടുത്തതാണ്. എന്നാൽ കേവലം കുറച്ച് വോട്ടുകൾക്കു വേണ്ടി രാഷ്ട്രീയക്കാർ നടത്തുന്ന പൗരത്വ പരാക്രമങ്ങൾ കണ്ട് ചാടി പുറപ്പെടുവാൻ സഭയ്ക്കാവില്ല. കേവലം വൈകാരികമായി സമീപിക്കേണ്ട വിഷയവുമല്ലിത്. രാജ്യത്തെ മുഴുവൻ ബാധിക്കുന്ന പ്രശ്നമാണെങ്കിൽ എന്തുകൊണ്ട് ഇന്ന് സമരരംഗത്തുള്ള പലരും ഈ ഭരണഘടനാ ഭേദഗതിക്ക് രാജ്യസഭയിൽ പിന്തുണ നൽകി. ഒരു പൊതു പ്രശ്നത്തിന് എന്തുകൊണ്ടാണ് കേരളത്തിലെങ്കിലും ഇരുമുന്നണികൾക്കും ഒരുമിച്ച് വരാൻ കഴിയുന്നില്ല?. പ്രശ്നം മതവിവേചനം ആണെങ്കിൽ അത് ഇതിന് മുൻപും ഇവിടെ ഉണ്ടല്ലോ... രാജ്യത്തെ പരമോന്നത നിയമനിർമ്മാണ സഭയായ പാർലമെന്റിലെ സംവരണം ചെയ്തിരിക്കുന്ന സീറ്റുകളിലും പ്രകടമായ മതവിവേചനം നിലനിൽക്കുന്നു. അന്തിചർച്ചക്കാരും മതില് കെട്ടുന്നവരും ഇതൊക്കെ അറിഞ്ഞു കാണുമല്ലോ.

പരിശുദ്ധാത്മാവിന്റെ അഭിഷേകത്തിൽ ദൈവീക പ്രചോദനം അനുസരിച്ച് സഭ എല്ലാക്കാലത്തും വിവേകപൂർവ്വം തീരുമാനങ്ങൾ എടുത്തിട്ടുണ്ട്. തീരുമാനങ്ങളിൽ തെറ്റ് പറ്റിയിട്ടുണ്ടെങ്കിൽ നിരുപാധികം അത് ഏറ്റുപറഞ്ഞ് തിരുത്തുവാനുള്ള ആർജ്ജവത്വം സഭ കാണിച്ചിട്ടുണ്ട്. അതാണ് കർത്താവിന്റെ സഭ.

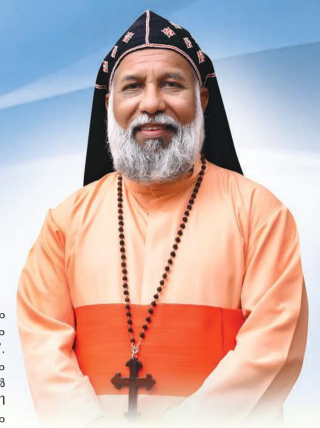
**ഫാ. ബോവസ് മാത്യു** ചീഫ് എഡിറ്റർ,

bovasmathew@gmail.com 9447661943

## പിതുമൊഴി

## ഞങ്ങൾ വിശ്വസിക്കുന്നു ദൈവത്തിലും അവിടുത്തെ സഭയിലും

"സർവ്വശക്തനായ പിതാവും, ആകാശത്തിന്റെയും ഭൂമിയുടെയും കാണപ്പെടുന്നവയും കാണപ്പെടാത്തവയുമായ സകലത്തിന്റെയും സൃഷ്ടാവുമായ സത്യേക ദൈവത്തിൽ ഞാൻ വിശ്വസിക്കുന്നു". വിശ്വാസപ്രമാണം അങ്ങനെയാണാരംഭിക്കുക! "കാതോലികവും ശ്ലൈഹികവും ഏകവും വിശുദ്ധവുമായ സഭയിലും ഞങ്ങൾ വിശ്വസിക്കുന്നു". എന്ന് വിശ്വാസപ്രമാണത്തിന്റെ ഭാഗമായി ഏറ്റുപറയുന്നത് വിശ്വാസ ജീവിതത്തിന്റെ മാറ്റി വയ്ക്കാനാവാത്ത ഭാഗം തന്നെയാണ്. 'സഭയ്ക്കും സഭയ്ക്കു നൽകിയ എല്ലാ ദാനങ്ങളും



ദൈവത്തിന്റെ നന്മയിൽ നിന്നുള്ളതാണ്'(കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ മതബോധന ഗ്രന്ഥം 750). യഹുദ ജനം സഭയെന്ന അതിന്റെ മൂലഭാഷാ പദത്തിന് തെരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ട ജനത്തിന്റെ ദൈവതിരുമുമ്പിലുള്ള സമ്മേളനത്തെയാണ് സൂചിപ്പിച്ചിരുന്നത്. നിങ്ങൾ എന്റെ ജനവും ഞാൻ നിങ്ങളുടെ ദൈവവുമെന്ന യഹോവയായ ദൈവത്തിന്റെ കല്പനയ്ക്കു ശേഷം ഇസ്രായേൽ തങ്ങളുടെ സമ്മേളനങ്ങളെ ഈ പദം വഴിയായിട്ടാണ് മനസിലാക്കിയത്. ആദിമ ക്രൈസ്തവ സമൂഹം ഇസ്രയേലിന്റെ പിൻതുടർച്ചയായി സഭയെന്ന പദം തന്നെ ഉപയോഗിച്ചു വന്നു. ക്രൈസ്തവ പാരമ്പര്യത്തിൽ സഭ എന്ന വാക്കിലൂടെ ഒരു ആരാധനാ സമുഹത്തെയോ അതിന്റെ പ്രാദേശിക രൂപത്തെയോ അതിന്റെ സാർവ്വത്രിക സമുഹത്തെയോ സൂചിപ്പിക്കുന്നു. പ്രാദേശിക സമൂഹങ്ങളിലായി നിലനിൽക്കുന്ന ആരാധനാ സമൂഹം ലോകമെമ്പാടും ദൈവം ഒരുമിച്ചു കൂട്ടിയ ദിവ്യകാരുണ്യത്തിന്റെയും ദൈവവചനത്തിന്റെയും ജീവൻ സ്വീകരി ച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ സഭ ക്രിസ്തുവിന്റെ ശരീരമാകുന്നു. സഭ ദൈവജനമെന്ന് വിളിക്കപ്പെടാറുണ്ട്. ഈ ഭവനം അപ്പസ്തോലന്മാരാൽ പണിയപ്പെട്ടു. സഭ ബലിഷ്ടമാണ് എന്ന് വിശ്വസിക്കുന്നതിന്റെ പിന്നിലെ യാഥാർത്ഥ്യവും കാരണവും ഇതാണ്. ദൈവത്തിന്റെ അനന്തമായ പദ്ധതിയിലാണ് സഭ ഈ ലോകത്ത് ആവിർഭാവം ചെയ്യുന്നത്. തന്റെ ദൈവിക ജീവിതത്തിലേക്ക് മനുഷ്യനെ ഉയർത്തുവാൻ തിരുമനസ്സായ ദൈവം (ജനതകളുടെ പ്രകാശം-2) അതിലേക്ക് തന്റെ പുത്രനിൽ എല്ലാ മനുഷ്യരെയും വിളിച്ചു കൂട്ടുന്നു. യേശുക്രിസ്തുവിൽ വിശ്വസിക്കുന്നവരെ വിശുദ്ധ സഭയിൽ വിളിച്ചു കൂട്ടാൻ പിതാവായ ദൈവം തീരുമാനിക്കുന്നു. ഇപ്രകാരം വിളിച്ചു കൂട്ടപ്പെട്ട സമുഹമാണ് സഭ. അലക്സാണ്ട്രിയായിലെ വി.ക്ലമന്റ് ഇപ്രകാരം പറയുന്നു "ദൈവത്തിന്റെ ഇച്ചയാണ് സൃഷ്ടി, അത് ലോകമെന്ന് വിളിക്കപ്പെടുന്നു. ദൈവത്തിന്റെ ഉദ്ദ്യേശമാണ് മനുഷ്യരക്ഷ, അത് സഭയെന്ന് വിളിക്കപ്പെടുന്നു''. ഇപ്രകാരം സഭയുടെ ആദ്യലക്ഷണങ്ങൾ പഴയനിയമത്തിൽ നാം കാണുന്നു. അബ്രഹാമിന്റെ വിളിയിൽ ഇത് പ്രകടമാണ്. വലിയ ജനതയുടെ പിതാവായിത്തീരുമെന്ന് അബ്രഹാമിനോട് നടത്തിയ വാഗ്ദാനം ഇസ്രായേലിനെ ദൈവജനമായി തെരഞ്ഞെടുക്കുന്നതിലുടെ തുടരുന്നു. ഉടമ്പടിയിൽ നിന്ന് ഇസ്രായേൽ പിന്നോട്ട് പോയപ്പോൾ യേശുക്രിസ്തു വഴി നവീനവും ശാശ്വതവുമായ ഒരു ഉടമ്പടി സ്ഥാപിക്കപ്പെടുന്നു. പിതാവിന്റെ രക്ഷാകര പദ്ധതിയുടെ പൂർത്തീകരണമാണ് ഇതിലൂടെ സംഭവിക്കുന്നത്. ഇപ്രകാരം പിതാവിന്റെ ഹിതം നിറവേറ്റുവാൻ ക്രിസ്തു ഭൂമിയിൽ ദൈവരാജ്യത്തിന് തുടക്കമിട്ടു (കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ മതബോധന ഗ്രന്ഥം 763). സഭയെന്നത് രഹസ്യാത്മകമായി ഇപ്പോൾ തന്നെ സന്നിഹിതമായിരിക്കുന്ന ക്രിസ്തുവിന്റെ ഭരണമാണ് (ജനതകളുടെ പ്രകാശം-3).

സഭ ദൈവജനമാണ്. തനിക്കുവേണ്ടി ഒരു ജനത്തെ അവിടുന്നു നേടി. അത് "ഒരു തെരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ട ജനവും രാജകീയ പുരോഹിതഗണവും വിശുദ്ധ ജനതയുമാണ്"(1പത്രോസ് 2:9). ജലത്താലും ആതമാവിനാലുമുള്ള മാമോദീസായിലൂടെയാണ് ദൈവം തന്റെ ജനത്തെ തെരഞ്ഞെടുക്കുന്നത്. ക്രിസ്തുവിലുള്ള വിശ്വാസമാണ് അതിന്റെ അടിസ്ഥാനം. സഭ ക്രിസ്തുവിന്റെ ശരീരമാണ്. അത് യേശുവുമായുള്ള കൂട്ടായ്മയാണ്. ഈ ശരീരത്തിന്റെ ശിരസ്സ് ക്രിസ്തുവാണ്. സഭ ക്രിസ്തുവിന്റെ മണവാട്ടിയും പരിശുദ്ധാത്മാവിന്റെ ആലയവുമാണ്.

ഏകവും വിശുദ്ധവും കാതോലികവും അപ്പസ്തോലികവും എന്ന് വിശ്വാസപ്രമാണത്തിൽ നാം ഏറ്റുപറയുന്നു. വിഭജിതമല്ലാത്ത വിധം ബന്ധപ്പെട്ടു കിടക്കുന്ന ഈ നാല് സവിശേഷതകളും സഭയുടെയും അവളുടെ വിളിയുടെയും അടിസ്ഥാന ഘടകങ്ങളാണ്. ദൈവത്തിന്റെ മക്കളും ക്രിസ്തുവിൽ ഒരു കുടുംബവുമായിത്തീർന്ന ദൈവജനം പരസ്പര സ്നേഹം തുടരുകയും പരി.ത്രിത്വത്തെ സ്തുതിക്കുവാൻ ഒന്നിച്ചു കൂടുകയും ചെയ്യുമ്പോൾ സഭയുടെ അഗാധമായ വിളിയോട് നാം വിശ്വസ്തതയുള്ളവരായിരിക്കും (ജനതകളുടെ പ്രകാശം-51).

സഭയാം തിരുസഭയാമീ ഞാൻ അത്യുന്നതനുടെ മണവാട്ടി പാവന സഭ ചൊന്നീടുന്നു എൻ വരനേവൻ ഞാൻ ധ-ന്യ വന്നു വിവാഹം ചെയ്തോനെ ഞാനിതാ വന്ദിച്ചീടുന്നു (മലങ്കര സഭയുടെ വിവാഹകൂദാശ ക്രമം)

നിത്തുക്കുട ചിത്തവ്,

₭കർദ്ദിനാൾ ബസേലിയോസ് ക്ലീമീസ് മേജർ ആർച്ചുബിഷപ്പ്-കാതോലിക്കോസ്

+Baseliaseleen



#### ചേടിയത്ത് ഗീവർഗീസ് മൽപ്പാൻ

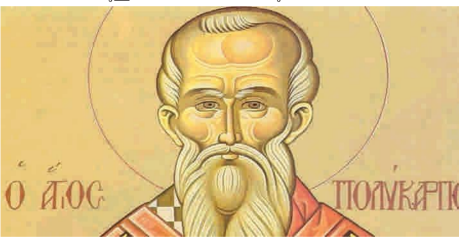
തിരുസഭയുടെ 👉 സ്തുവിന്റെ സഭ കാതോലികമാണ്. ദൈവത്തിന്റെ ജനത്തിൽ ഉൾപ്പെടാനുള്ള ആഹ്വാനം എല്ലാവർക്കുമുണ്ട്. ലോകം മുഴുവൻ വ്യാപിക്കാ നായി സഭ വിളിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ദൈവേഷ്ടം പരിപൂർത്തിയിലെത്താൻ കാതോലിക്ത്വം അത് എല്ലാ യുഗങ്ങളിലും ഉണ്ടായിരിക്കുകയും വേണം. ദൈവം ആദിയിൽ മനുഷ്യരെ ഐക്യത്തിൽ പടുത്തുയർത്തി. ആ ഐക്യം പൂർണതയിൽ എത്തിക്കാനാണ് സഭ. സർവകാലങ്ങളിലുമുള്ള സർവമനുഷ്യരും ഈ ഐക്യത്തിൽ പങ്കുചേരണം. എല്ലാ ജനപദങ്ങളിൽ നിന്നും സന്മനസ്സുള്ള എല്ലാവരെയും ഈ ഐക്യത്തിലേക്ക് കർത്താവ് വിളിക്കുന്നു. ലോകം മുഴുവൻ ചിതറിക്കിടക്കുന്നവർ ആണെങ്കിലും, വ്യത്യസ്ത സാംസ്ക്കാരിക പൈതൃകങ്ങളിൽ നിന്നുള്ളവരാണെങ്കിലും, പരിശുദ്ധാത്മാവിൽ ദൈവജനം പരസ്പരം ബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ, "റോമിൽ വസിക്കുന്നയാൾ ഇൻഡ്യയിലുള്ളവർ തന്റെ അവയവമാണെന്ന് മനസ്സിലാക്കുന്നു". സഭ എല്ലാ രാജ്യങ്ങളിലും വ്യാപിക്കുന്നു. എല്ലാ സംസ്ക്കാരങ്ങളിലും പ്രചരിക്കുന്നു. എല്ലാറ്റിനെയും സ്വന്തമാക്കുന്നു. അവയെയെല്ലാം പരിപോഷിപ്പിക്കുകയും സ്വന്തമാക്കി വിശുദ്ധീകരിക്കുകയും ശക്തിപ്പെടുത്തുകയും ധന്യമാക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഈ കാതോലികത്വം കർത്താവിന്റെ തന്നെ ദാനമാണ്. സഭയുടെ ഓരോ അംഗവും സഭ മുഴുവനും വേണ്ടി പ്രവർത്തിക്കുന്നു. സഭയിൽ വ്യത്യ സ്തപാരമ്പര്യങ്ങൾ അനുസരിക്കുന്ന വ്യത്യസ്ത സഭകൾക്ക് സ്ഥാനമുണ്ട്.

അപ്രകാരമുള്ള വ്യത്യസ്ത സമൂഹങ്ങ ളുടെ സംസർഗമാണ് കാതോലികസഭ. സഭയുടെ കതോലികത്വം ആദിമസഭ നന്നായി മനസ്സിലാക്കിയിരുന്നു. ക്രിസ്തു വിന്റെ സഭയ്ക്ക് കാതോലികം അല്ലാതി രിക്കാൻ സാധ്യമല്ല. കാരണം, സർവജന ത്തിനും ഉണ്ടാകുവാനിരിക്കുന്ന മഹാസ ന്തോഷം സഭ പ്രദാനം ചെയ്യുന്നു. ക്രി സ്തുവിന്റെ സഭയാണെങ്കിൽ അത് കാതോലികമായിരിക്കണം.

കിസ്തുവിന്റെ സഭ കത്തോലിക്കാ സഭ (കത്തോലിക്കേ എക്ലേസിയാ) എന്നാണ് അറിയപ്പെട്ടിരുന്നത്. യേശു വിന്റെ ശിഷ്യന്മാർ "ക്രിസ്ത്യാനികൾ" എന്നു വിളിക്കപ്പെട്ടത് അന്ത്യോക്യയിൽ വച്ചാണല്ലോ (നട.11,26). പ്രസ്തുത സ്ഥലത്തെ മെത്രാനായിരുന്ന വി. ഇഗ്നേഷ്യസാണ് (+117) ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭയെ "കത്തോലിക്കാസഭ" എന്ന് ആദ്യമായി വിളിച്ചത്: "യേശുമിശിഹാ ഉള്ളിടത്ത് കത്തോലിക്കാ സഭയു ണ്ട്" എന്ന് സ്മിർണാക്കാർക്കുള്ള ലേഖനത്തിൽ

രക്തസാക്ഷിത്വം, 8,1; 16,2). സ്മിർണായി ലെ "കത്തോലിക്കാസഭയെപ്പറ്റി" എവു സേബിയസ് (+339) സഭാചരിത്രത്തിൽ (4,15,3) രേഖപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു.

കാർത്തേജിലെ മെത്രാനായ വി. സി പ്രിയാൻ (+258) തുട ങ്ങിയവരൊക്കെ ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭയെ "കത്തോലിക്കാ സഭ" എന്നു വിളിച്ചവരാണ്. വി. സിപ്രി യാന്റെ ഒരു കൃതിയുടെ പേരുതന്നെ കത്തോലിക്കാസഭയുടെ ഐക്യത്തെപ്പ *റ്റി* എന്നാണ്. കാൽസിഡൺ സൂനഹദോ സുവരെ (451) ലോകമെങ്ങുമുള്ള ക്രൈസ്തവസഭ "കത്തോലിക്കാസഭ" എന്നാണ് അറിയപ്പെട്ടിരുന്നത്. കത്തോലി ക്കാസഭയിൽനിന്ന് മാറിപ്പോയവരാണ് പുതിയ പേരുകൾ എടുക്കാൻ നിർബന്ധി തരായത്. ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭയുടെ നാലു ലക്ഷണങ്ങളിൽ ഒന്നാണ് കാതോ ലികത്വം. കാതോലികത്വം, പൗരാണി കത്വം, സർവസമ്മതം എന്നീ മൂന്നെണ്ണ മാണ് സതൃവിശ്വാസത്തിന് ഉറപ്പു നൽകുന്നവയെന്ന് *കൊമ്മോണിത്തോ* 



(8,2) അദ്ദേഹം എഴുതുന്നു. തുടർന്നുള്ള നിരവധി സഭാരേഖകളിൽ ക്രിസ്തു വിന്റെ സഭയുടെ പേര് "കത്തോലിക്കാ സഭ" എന്നാണ്. സ്മിർണായിലെ മെത്രാ നായ പോളിക്കാർപ്പിന്റെ രക്തസാക്ഷിത്വ ത്തെപ്പറ്റി "ഫിലോമേലിയത്തിലെ ദൈവ സഭയ്ക്കും എല്ലാ സ്ഥലങ്ങളിലുമുള്ള കത്തോലിക്കാസഭയിൽ പെട്ടവർക്കുമാണ്" 156-ൽ സ്മിർണാക്കാർ എഴുതുന്നത്. സ്മിർണായിലെ "കത്തോലിക്കാസ ഭയുടെ മെത്രാൻ" എന്നാണ് പോളി ക്കാർപ്പ് വിളിക്കപ്പെടുന്നത്. "ലോകം മുഴു വനുമുള്ള കത്തോലിക്കാ സഭയ്ക്കു വേണ്ടി" തന്റെ മരണത്തിനു മുമ്പ് പോളിക്കാർപ്പ് പ്രാർഥിച്ചു (പോളിക്കാർപ്പിന്റെ

റിയും എന്ന തന്റെ കൃതിയിൽ ലേറിൻ സിലെ വിൻസെന്റ് (5-ാം നൂറ്റാണ്ട്) പറ യുന്നു. "എല്ലായിടത്തും എല്ലാവരും എല്ലായ്പ്പോഴും വിശ്വസിക്കുന്നവ നാം മു റുകെപ്പിടിക്കണം" എന്ന് അദ്ദേഹം പഠിപ്പിക്കുന്നു. അതാണ് കത്തോലിക്കാ പ്രബോധനം. "എന്റെ പേര് ക്രിസ്ത്യാനി എന്നാണ്; കത്തോലിക്കൻ എന്നത് കുടുംബപ്പേരും" (Christianus mihi nomen est; Catholicus vero cognomen) എന്ന് അ ഭിമാനത്തോടെയാണ് പാചിയൻ (4-ാം നൂറ്റാണ്ട്) പറഞ്ഞത്.

കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസത്തിന്റെ വിശ്വാസ്യതയ്ക്കു പ്രേരകമായിട്ടുള്ളവ യുടെ ചുരുക്കം മനിക്കേയർക്കെതിരെ

യുള്ള ഒരു ലേഖനത്തിൽ വി. അഗസ്റ്റിൻ നൽകുന്നു: "യഥാർഥവും നിഷ്ക്കപടവു മായ ജ്ഞാനത്തിനു പുറമേ...കത്തോലി ക്കാസഭയുടെ മടിത്തട്ടിൽ ഞാൻ വസി ക്കുന്നതിന് മറ്റനേകം കാരണങ്ങളുണ്ട്: ജനതകളുടെയും രാജ്യങ്ങളുടെയും ഒന്നി ച്ചുചേരൽ എന്നെ ഉറപ്പിച്ചു നിർത്തുന്നു. അത്ഭുതങ്ങളാൽ ഉറപ്പിക്കപ്പെട്ടതും പ്രത്യാശയാൽ വളർത്തപ്പെട്ടതും സ്നേഹത്താൽ വളർന്നതും പൗരാണി കത്വത്താൽ ശക്തിപ്പെട്ടതുമായ ആധികാ രികത എന്നെ ഉറപ്പിച്ചു നിർത്തുന്നു. തന്റെ ഉത്ഥാനാനന്തരം തന്റെ ആടുകളെ മേയിക്കാനായി കർത്താവ് ആരെ ഭര മേൽപ്പിച്ചുവോ, ആ പത്രോസ് ശ്ലീഹാ യുടെ തന്നെ സിംഹാസനത്തിൽനിന്ന് ഇന്നുവരെയുള്ള മെത്രാന്മാരുടെ പിൻതു ടർച്ച എന്നെ ഉറപ്പിച്ചുനിർത്തുന്നു. അവ സാനമായി സകാരണം ഈ സഭയ്ക്കു മാത്രം ലഭിച്ച കത്തോലിക്കാസഭ എന്ന പേരുതന്നെ എന്നെ ഉറപ്പിച്ചുനിർത്തുന്നു. നമ്മുടെ മനസ്സിന്റെ കഴിവുകുറവു കൊ ണ്ടോ ജീവിതത്തിന്റെ അവിശ്വസ്തത കൊണ്ടോ സത്യം ഇപ്പോഴും പ്രസ്പഷ്ട മാകാതിരുന്നാൽ തന്നെയും മഹനീയവും വളരെ ശാന്തവുമായ ക്രിസ്തീയനാമ ത്തിന്റെ ഈ കണ്ണികൾ വിശ്വാസിയെ കത്തോലിക്കാസഭയുടെ മടിത്തട്ടിൽ ഉറ പ്പിച്ചുനിർത്തുന്നു" (Contra Epistolam Manichaei, 4,5).

എല്ലാം ഉൾക്കൊള്ളുന്ന, വിശ്വവ്യാപ കമായ സതൃസഭയാണ് കത്തോലിക്കാ സഭ എന്ന് വി.അഗസ്റ്റിൻ കരുതുന്നു. വി ഘടിതസമൂഹങ്ങൾക്ക് ഇത് സാധിക്കുക യില്ല. എല്ലാറ്റിനെയും എല്ലാവരെയും ഉൾക്കൊള്ളാനോ ആശ്ലേഷിക്കാനോ വിഘടിതസമൂഹങ്ങൾക്ക് കഴിവില്ല. അത്തരം വിഘടിത സഭകളിൽനിന്ന് വൃതുസ്തമാണ് കത്തോലിക്കാസഭ. വിഘടിത പ്രാദേശികസമൂഹങ്ങൾ കുറച്ചു സ്ഥലത്തുമാത്രം ഒതുങ്ങി നിൽക്കുന്നു; കുറേപ്പേരെ മാത്രം ഉൾക്കൊള്ളുന്നു; കുറച്ചു തത്വങ്ങൾ മാത്രം പഠിപ്പിക്കുന്നു. സമഗ്രക്രിസ്തു ദർശനം അവയ്ക്കു നഷ്ടപ്പെട്ടുപോ യി. സതൃസഭയുടെ അനനൃതയെ കു റിക്കുന്നതാണ് കത്തോലിക്കാസഭ (കാത ലിക്) എന്ന പദം. വിശ്വവ്യാപകമായ മി ഷണറിദൗത്യം ഏറ്റെടുത്തു നടത്തു ന്നതും എക്യുമേനിക്കൽ ശുശ്രൂഷ ചെയ്യു ന്നതും കത്തോലിക്കാ സഭയാണ്.

സഭയുടെ ഏകത്വവും സാർവത്രിക തയും കാത്തുസൂക്ഷിക്കുന്ന സമൂഹ ത്തിന്റെ പേരാണ് കത്തോലിക്കാ സഭ എന്നത്. മിശിഹായുടെ ശരീരമായ സ ഭയെ കുറിക്കുന്നതാണത്. മിശിഹായുടെ സത്യത്തെയും ആധികാരികതയെയും അതു വ്യക്തമാക്കുന്നു. തത്ത്വങ്ങളിലും വിശ്വാസങ്ങളിലും ശരിയായിട്ടുള്ളതെ ന്നർഥം. ഈ പശ്ചാത്തലത്തിൽ, കാതോ ലികമല്ലാത്ത സഭകൾ ഉണ്ടാകാം. ഉദാഹ രണമായി, അബദ്ധപ്രബോധകരായ ഗ്നോ സ്റ്റിക്കുകാർ, ആര്യൻ ചിന്തകർ ആദിയാ യവരുടെ സഭകൾ കത്തോലിക്കാ സഭ യല്ല. പാഷണ്ഡസഭകളാണ്. ഈ അർഥ ത്തിൽ കാതോലികത സത്യവിശ്വാസ ത്തിന്റെ മാനദണ്ഡമത്രേ.

ജറുസലേമിലെ വി. സിറിൽ (+385) തന്റെ മതാധ്യാപനപ്രസംഗങ്ങളിൽ (18,23) കാതോലികതയ്ക്ക് നൽകുന്ന അർഥാ: (1) ഭൂമിശാസ്ത്രപരമായി എല്ലാ യിടത്തും വ്യാപിച്ചു കിടക്കുന്ന സഭ. (2) മനുഷ്യന് ആവശ്യമായവയെല്ലാം പഠിപ്പിക്കുന്ന സഭ. (3) മാനുഷിക വിശുദ്ധീകര ണത്തിന് ആവശ്യമായവയെല്ലാമുള്ള സഭ. (4) എല്ലാ മനുഷ്യരെയും സത്യാരാധനയ്ക്കായി ക്ഷണിക്കുന്ന സഭ. - കാതോലികതയുടെ വിവിധ മാനങ്ങൾ വി. സിറിൽ ഇതിൽ ഉൾപ്പെടുത്തുന്നു. എന്നാൽ അദ്ദേഹം ഊന്നൽ കൊടുക്കുന്നത് "സഭാപ്രബോധനങ്ങളുടെപൂർണത" എന്ന യാഥാർഥ്യത്തിനാണ്.

ചുരുക്കത്തിൽ എല്ലായിടത്തും വ്യാപി ച്ചിരിക്കുന്നതും എല്ലാവരെയും ഉൾക്കൊ ള്ളുന്നതും എല്ലാവർക്കുമായി തുറന്നിരി ക്കുന്നതും എല്ലാക്കാലത്തേക്കുമുള്ള തുമാണ് സഭ എന്നതാണ് കത്തോ ലിക്കാ എന്ന പദം അർഥമാക്കുന്നത്. കത്തോലിക്കാസഭ എല്ലാ നന്മകളും സ്വീകരിക്കുന്നു. പ്രബോധനങ്ങളുടെയും വിശുദ്ധീകരണത്തിന്റെയും പൂർണതയും അതുൾക്കൊള്ളുന്നു.

എഫേസോസ് (431) കാൽസിഡൺ (451) കൗൺസിലുകളുമായി ബന്ധപ്പെട്ട പിളർപ്പുകൾക്കുശേഷം ഈ കൗൺസി ലുകൾ അംഗീകരിച്ചവർ ഓർത്തഡോ ക്സ് –കത്തോലിക്കാസഭ എന്ന് തുട ർന്നും സ്വയം വിളിച്ചു. അംഗീകരിക്കാത്ത വർ മറ്റു പേരുകളിൽ അറിയപ്പെട്ടു. പിന്നീട് ഗ്രീക്കുസഭയും ലത്തീൻ സഭയും തമ്മിൽ അകന്നുകഴിഞ്ഞപ്പോൾ, കത്തോലിക്കാ സഭ എന്ന് കൂടുതലായി ലത്തീൻകാരും ഓർത്തഡോക്സ് സഭ എന്ന് കൂടുത ലായി ഗ്രീക്കുകാരും ഉപയോഗിച്ചു. എ ന്നാൽ ഈ ഇരുസഭകളും കാതലിക്കും ഓർത്തഡോക്സും ആയിരുന്നു. ഇന്ന ത്തെ എക്യുമെനിക്കൽ ചർച്ചകളുടെ വെ ളിച്ചത്തിൽ, മേൽപ്പറഞ്ഞ എഫേസോസ്, കാൽസിഡൺ കൗൺസിലുകൾ തിര സ്ക്കരിച്ചവരും പദപ്രയോഗങ്ങളിലെ അന്തരം മാത്രം നിലനിർത്തി, വിശ്വാസ ത്തിന്റെ സാരസത്ത കാത്തുസൂക്ഷിച്ചു. അതുകൊണ്ട് അവരെയും കാതലിക് ആയി പരിഗണിക്കണം. നിഖ്യായിലെ കാതോലികം എന്ന വിശേഷണം അവരും വിശ്വാസപ്രമാണത്തിൽ ചൊല്ലു ന്നു. വിശ്വാസത്തിന്റെ സാരസത്തയിൽ അവരും കൂട്ടിച്ചേർക്കലുകൾ ഒന്നും വരു ത്തിയിട്ടില്ല എന്ന ചിന്ത ഉരുത്തിരിഞ്ഞി

ക്രിസ്ത്യാനികളുടെ ഇടയിലെ പിളർപ്പ് കാതോലികതയ്ക്ക് മങ്ങലേൽപ്പിച്ചു. സഭ കാതോലികമല്ലാതായി തീർന്നില്ല. എന്നാൽ പിളർപ്പിനു മുമ്പുള്ള അവസ്ഥയിൽ ഉണ്ടായിരുന്ന ഗുണവിശേഷം അതുപോലെ പ്രസ്പഷ്ടമാക്കാൻ സഭകൾക്ക് കഴിയുന്നില്ല. ഐക്യത്തിന്റെ പൂർണതയിൽ മാത്രമേ കാതോലികത പൂർണമാകൂ.

റോമൻ കൂട്ടായ്മയിലുള്ള സഭകൾ മാത്രമാണ് കാതലിക് എന്ന് രണ്ടാം വത്തിക്കാൻ കൗൺസിലിനുമുമ്പ് കത്തോലിക്കർ കരുതിയിരുന്നു. മറ്റുള്ള സഭകളിലെ അംഗങ്ങൾ അകത്തോലി ക്കർ എന്നു വിളിക്കപ്പെട്ടു. ഈ പശ്ചാ ത്തലത്തിൽ കത്തോലിക്കാ എന്ന പദം റോമൻ കൂട്ടായ്മയെ മാത്രം കുറിക്കുന്ന പദമായി ചുരുങ്ങി. അതുപോലെ തന്നെ ബിസന്റെൻകാരും തങ്ങളുടെ കൂട്ടായ്മ യെ കുറിക്കുന്ന പദമായി കാതലിക് എന്ന പദം ഉപയോഗിച്ചു. അസ്സീറിയൻ സഭ, മറ്റു ചില സഭകൾ തുടങ്ങിയവയും ഇപ്രകാരം ചെയ്തിരുന്നു. എന്നാൽ ഇന്ന് കാഴ്ചപ്പാടുകളിൽ വ്യത്യാസം വന്നിട്ടു ണ്ട്. മിശിഹായുടെ ഏകസഭയ്ക്ക് കാതോലികം ആകാതിരിക്കാൻ കഴിയു കയില്ല. അതു മനുഷ്യവർഗത്തിന് മുഴു വനും വേണ്ടിയുള്ളതാകയാൽ, കാത ലിക് തന്നെയാണ്. "നിങ്ങൾ ലോകമെ ങ്ങും പോയി സമസ്തസൃഷ്ടികളോടും എന്റെ സുവിശേഷം അറിയിക്കുവിൻ" എന്നാണ് ശ്ലീഹന്മാർക്കു ലഭിച്ച കർതൃ

കൽപ്പന (മത്താ.28,19). "ഞാൻ ഉയർത്ത പ്പെട്ടു കഴിയുമ്പോൾ എല്ലാ മനുഷ്യ രെയും എന്നിലേക്ക് ആകർഷിക്കും" (യോഹ. 12,32). "ഇതാ, സർവലോക ത്തിനും ഉണ്ടാകുവാനിരിക്കുന്ന മഹാസ ന്തോഷത്തിന്റെ സദ്വാർത്ത ഞാൻ നിങ്ങളെ അറിയിക്കുന്നു" എന്നാണല്ലോ ദൂതന്മാർ ഇടയന്മാരോട് പറഞ്ഞത് (ലൂ.2,10). മിശിഹായിൽ സ്നാനം സ്വീ കരിച്ചവരെല്ലാം മിശിഹായുടെ ഏകശരീ രമാണ് (1കൊറി.12,27). "അവിടുന്ന് എ ല്ലാവർക്കും വേണ്ടി തന്റെ ജീവൻ യാ ഗമായി അർപ്പിച്ചു." സ്വർഗത്തിലും ഭൂമി യിലുമുള്ള എല്ലാറ്റിനെയും തന്നിൽ അവി ടുന്ന് ഒന്നിച്ചുചേർക്കുന്നു (കൊളോ.1,18–20). അപ്രകാരം ഒന്നിച്ചു ചേർക്കുന്ന മിശിഹാ യിൽ ഒന്നുചേരുന്നവർക്കും കാതോലിക മാകാതിരിക്കാൻ സാധിക്കയില്ല. എന്നാ ലിന്ന് മിശിഹായിൽ ഒന്നിക്കുന്നവർക്ക് പരസ്പരം ഒന്നിക്കാൻ കഴിയുന്നില്ല എന്നതാണ് പരിതാപകരമായ പാപാവ സ്ഥ. മിശിഹാ എവിടെയുണ്ടോ അവിടെ കത്തോലിക്കാസഭയുണ്ട്. അവിടെ ദൈവ ത്തിന്റെ പൂർണതയുണ്ട് (കൊളോ.2,9; എഫേ.1,22-23).

ദൈവത്തിന്റെ സഭയുടെ മൗലിക ഗുണവിശേഷങ്ങളിൽ ഒന്നാണ് കാ തോലികത. അത് സർവാശ്ലേഷിയായ ഗുണവിശേഷമാണ്. ഒന്നിച്ചുചേർന്നിരി ക്കാനുള്ള പ്രവണതയും ഒന്നിച്ചു നിർത്തുന്ന ശക്തിയുമാണത്. ആ അർഥ ത്തിൽ അത് ചലനാത്മകമാണ്. നിശ്ചലമ ല്ല. സമ്പൂർണതയുടെ ഐക്യമാണത്. എ ല്ലാറ്റിനെയും തന്നിലേക്ക് അടുപ്പിക്കു കയും ആകർഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മിശിഹായുടെ ശക്തിയാണത് (യോഹ. 12,32). "ഞാനോ ഇതാ, ലോകാവസാനം വരെ എല്ലാ നാളുകളും നിങ്ങളോടു കൂടെ യുണ്ട്" എന്നു പറഞ്ഞ നാഥന്റെ കാതോ ലികസാന്നിധ്യം, മാനുഷിക പരിധി കൾക്കും പരിമിതികൾക്കും അതീതമാ യ ആത്മീയാർഥം, സഭയുടെ കാതോലി കതയ്ക്ക് നൽകുന്നു. "പിതാവിന്റെയും പുത്രന്റെയും പരിശുദ്ധാത്മാവിന്റെയും ഐക്യത്തിൽ ഒന്നാക്കപ്പെട്ട ഒരു ജന മായി കത്തോലിക്കാസഭ വിളങ്ങി ശോ ഭിക്കുന്നു" എന്ന് തിരുസഭയെ പറ്റിയുള്ള കൗൺസിൽ രേഖ (4) പരാമർശിക്കു മ്പോൾ, ത്രിത്വാധിഷ്ഠിതമാണ് കാതോ ലികത എന്നാണ് അർഥമാക്കുന്നത്. കാ തോലികത ഈ ആത്മിക സാന്നിധ്യ

ത്തിലും ഐകൃത്തിലും അടങ്ങിയിരി ക്കുന്ന ഗുണവിശേഷമാണ്. സത്യം, ആധികാരികത, പൂർണത, എന്നിവ അതിന്റെ നിറവിൽ മിശിഹായിൽ വസി ക്കുന്നു. അതു തന്നെയാണ് കാതോലി കത. ദൈവത്തിനും മനുഷ്യർക്കും ഇട യിലുള്ള ഏക മധ്യസ്ഥതാദൗത്യമാണ് മിശിഹായുടെ കാതോലികതയുടെ ഉൽക്കാമ്പ് (1തിമോ. 2,5). മനുഷ്യവർഗ ത്തിനു മുഴുവൻ ദൈവവുമായി ബന്ധ പ്പെടാനുള്ള ഏകരക്ഷകനായ (നട.4,12) മിശിഹായാണ് മനുഷ്യകുലം മുഴുവ ന്റെയും ശിരസ്സ് (കൊളോ. 1,19; എഫേ. 1,22). ഈ ഏകജാതനിൽ മനുഷ്യകുലം ഒന്നിക്കണം. അവിടുന്ന് ദൈവവുമായും മനുഷ്യകുലവുമായും ബന്ധം സ്ഥാ പിച്ചു. ഈ ബന്ധമാണ് മിശിഹായുടെ കാതോലികത. മിശിഹായോടുള്ള ബന്ധ ത്തിൽ നിന്നാണ് സഭ കാതോലിക മാകുന്നത്. മിശിഹായുടെ ദൗതൃത്തിൽ പങ്കുചേരുമ്പോൾ കാതോലികതയുടെ തുടർച്ച ഉണ്ടാകുന്നു. മറിച്ചായാൽ കാതോലികതയ്ക്ക് മങ്ങലേൽക്കുന്നു. മിശിഹായുടെ ദൗതൃത്തിൽ പങ്കുചേർന്ന് ദൈവമഹത്വം നിരന്തരം പ്രഘോഷിക്കു ന്നതിന് മനുഷ്യരെ കർമനിരതരാക്കുന്ന പരിശുദ്ധാത്മാവാണ് സഭയെ കാതോലി കമാക്കുന്നത്. പെന്തിക്കോസ്തിയിലെ സഭ കാതോലികമായിട്ടാണ് ജന്മമെടുത്തത്. പിന്നീട് കുട്ടിച്ചേർത്ത ഒരു ഗുണവിശേ ഷമല്ലത് (ms.2,5ff.).

കാതോലികത്വം ഒന്നാമതായി സഭ യുടെ ആന്തരിക ഗുണവിശേഷമാണ്. എ ന്നാൽ ഭൂമിശാസ്ത്രപരമായ അർഥം തള്ളിക്കളയുന്നില്ല. അതുപോലെ എണ്ണ ത്തിനും വലിപ്പത്തിനും അതിന്റേതായ സ്ഥാനമുണ്ട്. കാരണം, ദൈവികപരിപാല നയിലാണ് ഇത് സംഭവിച്ചിരിക്കുന്നത്. അതുപോലെ നിരവധി സംസ്ക്കാരങ്ങ ളെയും ഭാഷകളെയും ജനപദങ്ങളെയും രാജ്യങ്ങളെയും ഉൾക്കൊള്ളുന്നതും കണക്കിലെടുക്കേണ്ട കാര്യമാണ്. ബാ ഹ്യമായി കാണുന്നവ ആന്തരികതയുടെ ബഹിർസ്ഫുരണമാണ്. ചെറിയൊരിടവ കയെയും മെത്രാന്റെ നേതൃത്വത്തിലുള്ള രുപതയെയും പാത്രിയർക്കീസിന്റെ നേതൃത്വത്തിലുള്ള സഭയെയും റോമാ മാർപാപ്പായുടെ നേതൃത്വത്തിലുള്ള സഭ യെയും കത്തോലിക്കാസഭ എന്നു വിളി ക്കാം. ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭ ഒരേസമയം പ്രാദേശികവും സാർവത്രികവുമാണ്. വിശുദ്ധ കുർബാന നൈയാമികമായി അർപ്പിക്കുന്ന സ്നേഹസമൂഹം കത്തോ ലിക്കാസഭയാണ്. ഓരോ ആരാധനാ സമൂഹവും പൂർണമായ അർഥത്തിൽ കത്തോലിക്കാസഭയാണ്. എന്നാൽ ഈ സമൂഹം മറ്റു സമൂഹങ്ങളോട് സ മ്പൂർണ കൂട്ടായ്മയിൽ കഴിയണം. കൂ ട്ടായ്മ പുലർത്താത്ത സമൂഹത്തിന് കാതലിക് എന്നു പറയാൻ സാധ്യമല്ല. തൻപോരിമാഭാവവും സ്വയംപര്യാപ്ത താഭാവവും പുലർത്തുന്ന സഭകൾ കാതോലിക സഭകളല്ല. ഈ സങ്കുചിത തവവും സ്വയം മാറ്റിനിർത്തലുമാണ് സഭ കളെ അകത്തോലികമാക്കുന്നത്. മറ്റുള്ള വരിലേക്ക് സുവിശേഷം എത്തിക്കാത്ത

ഇപ്രകാരം സമ്പൂർണകൂട്ടായ്മ പുലർത്തുന്ന സഭകളുടെ സമൂഹമാണ് കത്തോലിക്കാസഭ. കാതോലികതയെ വ്യക്തമാക്കുന്ന നിർണായക ഘടക്മാണ് വി.കൂർബാന. (1കൊറി. 10,16–17).കത്തോ ലിക്കാ സഭയുടെ കാതോലിക കർമ മാണ് വി.കുർബാന. ഓരോ ആരാധനാ സമൂഹത്തിലും പൂർണമായ അർഥ ത്തിൽ കത്തോലിക്കാസഭ സന്നിഹിതമാ കുന്നു. എല്ലാ വേർതിരിവുകളെയും മറി കടന്ന് യേശുമിശിഹായുടെ ശരീരരക്ത ങ്ങളിൽ പങ്കുകൊള്ളുമ്പോഴാണ് കാതോ ലികത പ്രകടമാകുന്നത്. മെത്രാനി ലൂടെയാണ് കാതോലികത പ്രകടമാകു ക. കുർബാനയിൽ കേന്ദ്രീകൃതമായ സമൂഹത്തിന്റെ തലവൻ എന്ന നിലയി ലാണ് മെത്രാൻ ഇതു നിർവഹിക്കുക.

കാതോലികത ദൈവദാനമാണെങ്കിലും സകല മനുഷ്യരെയും സംസ്ക്കാരങ്ങ ളെയും മിശിഹായിൽ ഏകശരീരമാക്കാ നുള്ള യത്നം തുടരുന്നതുവഴി (സഭ.13) കാതോലികതയുടെ ദൗത്യം സഭ നിർവ ഹിക്കുകയത്രേ ചെയ്യുക. രക്ഷയുടെ ഏക കൂദാശ എന്ന നിലയിൽ സഭ ദൗത്യം തുടരുക തന്നെ വേണം. അതാ യത്, കർത്താവ് ഭരമേൽപ്പിച്ച ദൗത്യം തുടരുന്നതു വഴിയേ സഭയ്ക്ക് കാതോ ലികമായി തുടരാനാവൂ. പ്രസ്തുത ദൗ തൃനിർവഹണം സഭയ്ക്ക് ഒഴിച്ചുകുടാൻ പാടില്ലാത്ത ദൗത്യമാണ്. സമസ്ത മനു ഷ്യകുലത്തിന്റെയും യോജിപ്പ് യാഥാ ർഥ്യവൽക്കരിക്കാത്തിടത്തോളം കാലം കാതോലികത്വം പൂർണമല്ല.

സ്വഭാവത്താലേ സഭ കാതോലിക മാണ്. ക്രൈസ്തവികതയുടെ ഒഴിച്ചുകൂ ടാൻ പാടില്ലാത്ത ഘടകമാണ് കാതോ ലികത. സത്യം തേടുന്നവർ, സമ്പൂർണ സത്യത്തെ ആശ്ലേഷിക്കുന്നവർ, എല്ലാവ രോടും എല്ലാറ്റിനോടും തുറന്ന മന സ്ഥിതി പുലർത്തുന്നവർ, എല്ലാവരെയും ആശ്ലേഷിക്കുന്നവർ എന്നാണ് കത്തോ ലിക്കർ എന്നാൽ അർഥം. സഭ മനുഷ്യ കുലത്തിനുവേണ്ടിയാണ് എന്ന ധർമം അനുസ്മരിക്കുന്നവരൊക്കെ കത്തോലി ക്കരാണ്.

ഐക്യവും വൈവിധ്യവും നിലനിർത്തി ക്കൊണ്ടാണ് സഭ കാതോലികമായിരിക്കേ ണ്ടത്. ശ്ലൈഹികപാരമ്പര്യങ്ങൾ അവിക ലമായി കാത്തുസൂക്ഷിക്കുകയും പിൻതല മുറയ്ക്ക് കൈമാറുകയും ചെയ്യുന്നതുവഴി സഭകൾ കാതോലികമായി നിലകൊള്ളു ന്നു. മറ്റു സഭകളോടുള്ള സമ്പൂർണകൂട്ടാ യ്മ പുലർത്തിക്കൊണ്ടു മാത്രമേ പ്രാദേ ശികസഭകൾക്ക് കാതോലികമായിരിക്കാൻ

റോമാസഭയുടെ വീക്ഷണത്തിൽ, പത്രോസിന്റെ പിൻഗാമിയെന്ന നിലയിൽ റോമാമെത്രാനോട് കാനോനിക കുട്ടായ്മ പുലർത്തുന്ന സഭകളാണ് പൂർണമായ അർഥത്തിൽ കത്തോലിക്കാസഭകൾ. റോമാമെത്രാനോടുള്ള കാനോനിക ബന്ധം ശ്ലൈഹികപാരമ്പര്യത്തിൽ പെടു ന്നതായി റോമാസഭ കരുതുന്നു. പൗര സ്തൃ ഓർത്തഡോക്സ് സഭകൾ ഇപ്പോഴും റോമാസഭയുമായി കാനോനിക കൂട്ടായ്മ പുലർത്താത്തതിനാൽ, അവയു ടെ കാതോലികത്വം പൂർണമല്ല. അവയു മായി വിശ്വാസത്തിലും കുദാശകളിലും ദൈവസ്ഥാപിത ഹയരാർക്കിയുടെ അംഗീ കാരത്തിലും കത്തോലിക്കാസഭ യോജിപ്പ് പുലർത്തുന്നു. എങ്കിലും കാനോനിക കൂട്ടായ്മ ഇല്ലാത്തതിനാൽ റോമൻ കത്തോലിക്കാസഭ കാതോലികമായിരി ക്കുന്ന രീതിയിൽ ഓർത്തഡോക്സു സ ഭകളെ കത്തോലിക്കാസഭ എന്നു വിളി ക്കുന്നില്ല. വിശ്വാസത്തിന്റെ സാരസത്ത മാറ്റം കൂടാതെ കാത്തുസൂക്ഷിക്കുന്ന സഭ കളെ പറ്റിയാണ് മേൽപറഞ്ഞ വിവക്ഷ. സാരസത്തയിൽ മാറ്റം വരുത്തിയിട്ടുള്ള വർ അകത്തോലിക്കർ തന്നെ. ഏകവും വിശുദ്ധവും കാതോലികവും ശ്ലൈഹി കവും എന്ന് ചൊല്ലുന്നവരെല്ലാം കത്തോ ലിക്കരല്ല എന്നർഥം. സമ്പൂർണ കൂട്ടായ്മ യ്ക്കായി യത്നിക്കുന്നവരെല്ലാം കാതോ ലികത്വത്തിലേക്ക് നടന്നടുക്കുകയാണ്. ശ്ലൈഹിക പ്രബോധനത്തിൽ മായം ചേർത്ത ഗോസ്റ്റിക്, ആര്യൻ ചിന്തകർ കത്തോലിക്കരല്ല.പാഷണ്ഡസമൂഹങ്ങ ളാണ്. ഈയടുത്ത കാലത്ത് ഉടലെടുത്ത വിഘടിതസമൂഹങ്ങളും അപ്രകാരം



തന്നെ. ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭയുടെ അ നേകം അടിസ്ഥാനഘടകങ്ങൾ അവർക്ക് നഷ്ടപ്പെട്ടു. ശ്ലീഹന്മാർ കൈമാറിത്തന്ന രക്ഷാകരസദ്ദേശത്തിന്റെ ചില സംഗതി കൾ മാത്രം അവർ മുറുകെപ്പിടിച്ചു. അ വരും പൂർണതയിലേക്ക് നടന്നടുത്ത് കാതോലികമാകേണ്ടതാണ്.

"ക്രൈസ് ത വ രു ടെ ഇട യിലെ പിളർപ്പു നിമിത്തം സഭയ്ക്ക് കാതോലി കതയെ അതിന്റെ എല്ലാ അർഥത്തിലും വൃക്തമാക്കാൻ സാധിക്കുന്നില്ല" എന്ന് സഭൈകൃത്തെക്കുറിച്ചുള്ള കൗൺസിൽ ഡിക്രി(4) ചൂണ്ടിക്കാട്ടുന്നു. കർത്താവു നൽകിയ ദാനങ്ങളെ നിഷ്പ്രഭമാക്കാനും അപൂർണമായി അവതരിപ്പിക്കാനും മാനു ഷികബലഹീനതകളും പിളർപ്പുകളുംഹേ തുവായി. സമ്പൂർണകൂട്ടായ്മ കണ്ടെത്തി കാതോലികത പൂർണമാക്കാൻ ഓരോ

ക്രൈസ്തവനും ഓരോ സഭയും യത്നി ക്കണം. അതുപോലെ രക്ഷയുടെ സ ദ്വാർത്ത കടന്നു ചെന്നിട്ടില്ലാത്ത ഇടങ്ങ ളിലൊക്കെ ഈ സന്ദേശം എത്തിച്ചും കാതോലികത പൂർണമാക്കേണ്ടതുണ്ട്. തങ്ങൾ പഠിപ്പിക്കുന്നവ ശ്ലൈഹിക പ്ര ബോധനം തന്നെയാണോ, അതോ ഏതെങ്കിലും കാലത്ത് ഏതിലെങ്കിലും വൃതിചലിച്ചു പോയിട്ടുണ്ടോ എന്നും സഭ കൾ ആരായേണ്ടതുണ്ട്. അഥവാ, ചില സത്യങ്ങൾ ഗൗരവമായി പരിഗണിക്കപ്പെ ടാതെയും വിസ്മരിക്കപ്പെട്ട് വേണ്ടത്ര ഊന്നൽ കൊടുക്കാതെയും ചില സഭ കളിൽ കണ്ടേക്കാം. വിശ്വാസത്തിന്റെ സാരസത്തയിൽ അന്തരമില്ലാത്തിടത്ത്, അവതരണരീതികളിലുള്ള വൈവിധ്യം നൈയാമികാവതരണമായി അംഗീകരി ക്കാനും കാതോലികത്വം എന്ന ദാനം

നമ്മോടാവശ്യപ്പെടുന്നു. സമ്പൂർണ കു ട്ടായ്മയ്ക്ക് തടസ്സം നിൽക്കുന്ന മുൻവിധികൾ, അവതരണരീതികൾ, പ്രായോഗിക ഭരണപരപ്രശ്നങ്ങൾ, ച രിത്രസംഭവങ്ങൾ എന്നിവ പരിശോധനാ വിധേയമാക്കിയെങ്കിലേ സമ്പൂർണമായ കാനോനികൈക്യം കൈവരൂ; കാതോ ലികത്വം പ്രസ്പഷ്ടമാക്കാനാകൂ. സഭ യുടെ കാതോലികത്വം എന്ന യാ ഥാർഥ്യം ഉൾക്കൊള്ളുന്ന സത്യങ്ങൾ ജീ വിതസ്പർശിയാക്കാൻ എല്ലാ സഭകളും സഭാംഗങ്ങളും നിരന്തരം പരിശ്രമിക്കേ ണ്ടതുണ്ട്. കവർ സ്കോറി

# **തെശ്ലഹികസഭകൾ** സത്യവിശ്വാസത്തിന്റെ

ഡോ. ജയിംസ് ചവറപ്പുഴ നസ്രാണി റിസേർച്ച് സെന്റർ, നല്ലതണ്ണി





"ഏകവും പരിശുദ്ധവും ശ്ലൈഹി കവും സാർവ്വത്രികവുമായ സഭയിലും ഞങ്ങൾ വിശാസിക്കുന്നു." എല്ലാ ശ്ലൈഹികസഭകളും പരി. കുർബാന യിലും പരി. മാമ്മോദീസാവേളയിലും ഉറച്ച വിശ്വാസത്തോടും തികഞ്ഞ സ്നേഹത്തോടും കൂടി ആവർത്തിച്ചു ചൊല്ലുന്ന വിശ്വാസസത്യമാണിത്. സത്യ സഭയുടെ അടിസ്ഥാന നാലു വിശേഷ ണങ്ങളിൽ ഒന്നാണ് "ശ്ലൈഹികത". ശ്ലീഹന്മാരുമായി ബന്ധപ്പെട്ടത് എന്നാണ് ഇതുകൊണ്ടർത്ഥമാക്കുന്നത്. "ശ്ലീഹാ" എന്ന സുറിയാനിവാക്കിന്റെ അർത്ഥം "അയയ്ക്കപ്പെട്ടവൻ", "സന്ദേശവാഹ കൻ", "മിഷനറി" എന്നൊക്കെയാണ്. ഗ്രീക്ക് പാരമ്പര്യത്തിൽ തത്തുല്യമായ പദമാണ് "അപ്പസ്തോലൻ." മിശിഹാ

യാൽ സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ട്, ശ്ലീഹന്മാരുടെ മേൽ അടിസ്ഥാനമിട്ട്, സഭാപിതാക്കന്മാ രാൽ ഉറപ്പിക്കപ്പെട്ട സഭയെ **ശ്ലൈഹിക** സഭ എന്ന് വിളിക്കുന്നു. സഭ ശ്ലൈഹിക മെന്ന് വിളിക്കപ്പെടാൻ കാരണം പ്രത്യേക ദൗതൃവുമായി മിശിഹായാൽ അയയ്ക്കപ്പെട്ട ശ്ലീഹന്മാരുടെമേൽ സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടതാണ് സഭ എന്നതു കൊണ്ടാണ്.

കത്തോലിക്കാസഭയുടെ മതബോധന ഗ്രന്ഥം മൂന്നുവിധത്തിലാണ് ശ്ലൈഹി കതയെ അവതരിപ്പിക്കുന്നത് (857-865).

1. ശ്ലീഹന്മാരാകുന്ന അടിസ്ഥാനത്തിന്മേ ലാണ് സഭ പടുത്തുയർത്തപ്പെട്ടതും നിലനിൽക്കുന്നതും (എഫേ. 2/20;

- വെളി. 21/14). അവർ (ശ്ലീഹന്മാർ) മിശിഹായാൽത്തന്നെ തിരഞ്ഞെടുക്ക പ്പെടുകയും അയയ്ക്കപ്പെടുകയും ചെയ്ത സാക്ഷികളാണ് (മത്താ. 28/ 16-20; ശ്ലീഹ. നട. 1/8; 1 കോറി 9/1; 15/7-8; ഗലാ. 1/1). അതായത് സഭയെ നയിച്ച വിവേകമുള്ള കാരൃസ്ഥന്മാ രാണ് ശ്ലീഹന്മാർ.
- 2. സഭ തന്നിൽ വസിക്കുന്ന റൂഹാദക്കു ദ്ശായുടെ സഹായത്താൽ ശ്ലീഹന്മാ രിൽനിന്ന് ലഭിച്ച "രഹസൃങ്ങൾ" സൂക്ഷിക്കുകയും പകർന്നു കൊടുക്കു കയും ചെയ്യുന്നു. അതായത് ശാശ്വത മായ പൗരോഹിത്യം നിലനിൽക്കു ന്നത് ശ്ലൈഹിക സഭയിലാണ്. ഈ സഭയിലാണ് പൗരോഹിത്യശുശൂഷ വഴി ദൈവികരഹസൃങ്ങൾ പരി

- കർമ്മം ചെയ്യപ്പെടുകയും പകർന്ന് കൊടുക്കപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നത്.
- 3. മിശിഹായുടെ രണ്ടാമത്തെ വരവ് വരെ സഭ ശ്ലീഹന്മാരാൽ തുടർന്ന് പഠിപ്പിക്ക പ്പെടുകയും വിശുദ്ധീകരിക്കപ്പെടു കയും നയിക്കപ്പെടുകയും ചെയ്തു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഈ പഠിപ്പിക്കൽ, വിശുദ്ധീകരിക്കൽ, നയിക്കൽ എന്ന ശുശ്രൂഷകൾ നിർവ്വഹിക്കപ്പെടുന്നത് ശ്ലീഹന്മാരുടെ പിൻഗാമികളായ മെത്രാ ന്മാരിലൂടെ/ശ്ലൈഹിക സൂനഹദോസു കളിലൂടെ ആണ്. ശ്ലീഹന്മാരിൽ പ്രഥ മനായ കേപ്പാശ്ലീഹായുടെ പിൻഗാമി യായ മാർപാപ്പായുമായുള്ള മെത്രാന്മാ രുടെ ശ്ലൈഹികകൂട്ടായ്മയിലാണ് ഈ ത്രിവിധ ദൗതൃങ്ങൾ പ്രകടമാകുന്നത്.

പ്രേഷിത ദൗതൃം പിതാവിൽനിന്ന് തനിക്ക് ലഭിച്ചതിനോടാണ് ശ്ലീഹന്മാരെ ഈശോ ബന്ധിപ്പിക്കുന്നത്. "പുത്രന് തനിയെ ഒന്നും ചെയ്യാൻ കഴിയില്ല" (യോ ഹ. 5/19, 30, യോഹ. 15/5). അതുപോലെ ഈശോ അയയ്ക്കുന്നവർക്കും അവി ടുത്തെ കൂടാതെ ഒന്നും ചെയ്യാൻ കഴി യില്ല. കർത്താവിൽനിന്നാണ് ശ്ലീഹന്മാർ തങ്ങൾ നിർവ്വഹിക്കാ നുള്ള ദൗത്യ ത്തിന്റെ കല്പനയും അത് നിർവ്വഹിക്കാ നുള്ള അധികാരവും സ്വീകരിച്ചത്.

ശ്ലീഹന്മാർ "പുതിയ ഉടമ്പടിയുടെ ശുശ്രൂഷകരും", "ദൈവത്തിന്റെ സേവ കരും", "മിശിഹായുടെ സ്ഥാനപതി കളും", "ദൈവികരഹസ്യങ്ങളുടെ കാര്യ സ്ഥന്മാരും" ആണ് (1 കോറി 3/6; 2 കോറി. 6/4; 5/20; 1 കോറി 4/1). മിശിഹാ യുടെ ഉത്ഥാനത്തിന് സാക്ഷ്യം വഹിച്ച വരാണവർ. വൃതൃസ്ത രീതികളിലാണ് ഈ ഉത്ഥാനാനുഭവം ശ്ലീഹന്മാർക്ക് ലഭി ച്ചത്. ഉദാ: കേപ്പായ്ക്കും യോഹന്നാനും ശൂന്യമായ കബറിടത്തിലെ കാഴ്ച അനുഭവമായിരുന്നുവെങ്കിൽ മാർത്തോ മമായ്ക്ക് അത് തിരുവിലാവിൽ തൊട്ട റിയാനുള്ള വിളിയായിരുന്നു. അങ്ങനെ വിവിധ രീതികളിൽ തങ്ങൾക്ക് ലഭിച്ച ഉത്ഥാനാനുഭവം അഥവാ മിശിഹാനുഭവം വിവിധ രീതികളിൽ ശ്ലീഹന്മാർ കൈമാ റി. തങ്ങളുടെ മിശിഹാനുഭവം കറയും കുറവും കൂടാതെ ശ്ലീഹന്മാർ വിവിധ ദേശങ്ങളിൽ കൈമാറിയപ്പോൾ വിവിധ സഭകൾ രൂപംകൊണ്ടു. ദൈവികരഹസ്യ ങ്ങളുടെ കാര്യസ്ഥന്മാരായ ശ്ലീഹന്മാർ "ദൈവികരഹസൃങ്ങൾ" കൈമാറി ശുശ്രൂഷിക്കാനേൽപ്പിച്ചതാണ് സഭയെ.

ശ്ലീഹന്മാരിലൂടെ കൈമാറപ്പെട്ട അടിസ്ഥാനവിശ്വാസം സഹസ്രാബ്ദങ്ങൾ കഴിഞ്ഞിട്ടും സതൃസഭയിൽ മാറ്റമി ല്ലാതെ തുടരുന്നു. സത്യസഭ അഥവാ കത്തോലിക്കാസഭ ഒന്നാണ്. എന്നാൽ ഈ സഭ സഭകളുടെ കൂട്ടായ്മയാണ്. ഇരുപത്തിനാല് വ്യക്തിസഭകൾ ഒരു മിക്കുന്നതാണ് കത്തോലിക്കാസഭ. ഈ സഭകൾ ഒരേ വിശ്വാസം പ്രഘോഷി ക്കുന്ന സഭകളാണ്, റുഹാദക്കുദ്ശായാൽ നയിക്കപ്പെടുന്നതാണ്, കൂദാശകൾ പരി കർമ്മം ചെയ്യുന്നതാണ്, വചനം പ്രഘോ ഷിക്കുന്നതാണ്; പൗരോഹിത്യം നില നിൽക്കുന്നതാണ്. ഈ സഭകളെ ഐക്യ ത്തിൽ ഒരുമിപ്പിക്കുന്ന ദൗതൃമാണ് റോമാ മാർപാപ്പായ്ക്ക് ഉള്ളത്. ഈ സഭ കൾ ഒന്ന് ഒന്നിന് മുകളിലോ ഒന്ന് ഒന്നിന് താഴെയോ അല്ല... കാരണം ഈ സഭ കൾ ശ്ലൈഹികപാരമ്പര്യം തുടരുന്നവ യാണ്. ഒരേ മാമ്മോദീസാ പരികർമ്മം ചെയ്യുന്നതും ഒരേ സത്യവിശ്വാസം പ്രഘോഷിക്കുന്നവരുമാണ്.

സഭാപിതാക്കന്മാർ സഭയുടെ ശ്ലൈ ഹികമായ ഈ അടിസ്ഥാനസ്വഭാവത്തെ ഊന്നിപ്പറയുന്നത് കാണാം. വി. പോളി ക്കാർപ്പ്, വി. ഇഗ്നേഷ്യസ്, വി. ക്ലീമിസ്, ജറുസലേമിലെ വി. സിറിൽ, മാർ അപ്രേം തുടങ്ങിയവർ ഉദാഹരണ ങ്ങളാണ്. "ശ്ലീഹന്മാർ കർത്താവായ ഈശോമിശിഹായിൽനിന്ന് നമുക്കു വേണ്ടി സുവിശേഷം സ്വീകരിച്ചു. ഈശോമിശിഹാ ദൈവത്തിൽനിന്ന് നമു ക്കുവേണ്ടി അയയ്ക്കപ്പെട്ടു. മിശിഹാ ദൈവത്തിൽനിന്നാണ്, ശ്ലീഹന്മാർ മിശി ഹായിൽനിന്നാണ്; ദൈവേഷ്ടത്താൽ രണ്ടും യഥാക്രമം അനുസരിച്ചുണ്ടായി" (വി. ക്ലീമിസ്). "മെത്രാനാലോ അദ്ദേഹം നിയോഗിക്കുന്നവരാലോ അർപ്പിക്കപ്പെ ടുന്ന കുർബാന മാത്രം സാധുവായി കണക്കാക്കണം" എന്ന് വി. ഇഗ്നേഷ്യസ് പറയാൻകാരണം ശ്ലൈഹികസഭയി ലാണ് മെത്രാനും കുർബാനയും ഉള്ളത് എന്നതുകൊണ്ടാണ്.

പിതാവിനാൽ അയയ്ക്കപ്പെട്ട മിശി ഹായാൽ സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ട്, ശ്ലീഹന്മാരുടെ മേൽ അടിസ്ഥാനമിട്ട്, പിതാക്കന്മാരാൽ ഉറപ്പിക്കപ്പെട്ട്, റൂഹാദക്കുദ്ശായാൽ നയി ക്കപ്പെടുന്ന സഭ വളർച്ചപ്രാപിച്ചത് മൂന്നു പാരമ്പര്യങ്ങളിലൂടെയാണ്. സുറിയാനി, ഗ്രീക്ക്, ലത്തീൻ എന്നിവയാണ് ആ പാര മ്പര്യങ്ങൾ. മൂന്ന് പാരമ്പര്യങ്ങളിലൂടെ



വളർന്ന സഭയിൽ ആറ് ആരാധനക്രമ കുടുംബങ്ങൾ ഉണ്ടായി.

പൗരസ്ത്യസുറിനായി (കൽദായ) പാശ്ചാത്യസുറിയാനി (അന്യോകൃൻ) ബൈസന്റൈൻ കോപ്റ്റിക് അർമേനിയൻ

എന്നിവയാണ് ഈ ആരാധനക്രമ കുടും ബങ്ങൾ.

24 സഭകളും ഇതിൽ ഏതെങ്കിലും ഒരു കുടുംബത്തിലും പാരമ്പര്യത്തിലും ആയിരിക്കും. ഈ പാരമ്പര്യങ്ങളിലൂടെ യാണ് കൂദാശകളും വചനവും ആഘോ ഷിക്കപ്പെടുകയും പ്രഘോഷിക്കപ്പെടു കയും കൈമാറപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നത്. പാരമ്പര്യത്തെ സൂചിപ്പിക്കാൻ മൂന്നു പദ ങ്ങൾ മൂന്നു സഭാപാരമ്പര്യങ്ങളിലുമുണ്ട്. "ആഹോന" (സുറിയാനി), "പാരദോ സിസ്" (ഗ്രീക്ക്), "ത്രദീസിയോ" (ല ത്തീൻ). ഈ മൂന്നു പദങ്ങൾക്കും "കൈമാറുക" (handing over) എന്നർത്ഥം കാണാം. അതുകൊണ്ട് ഈ മൂന്ന് പാരമ്പര്യങ്ങളെ ശ്ലൈഹികപാരമ്പ ര്യങ്ങൾ എന്ന് വിളിക്കുന്നു. കൈമാറാ നുള്ള വലിയ ഉത്തരവാദിത്വമാണ് പാര മ്പര്യമായി ശ്ലൈഹികസഭകൾക്ക് ലഭിച്ചി രിക്കുന്നത്. എന്താണ് കൈമാറേണ്ടത്? മിശിഹായിൽനിന്ന് ലഭിച്ച വിശ്വാസം,



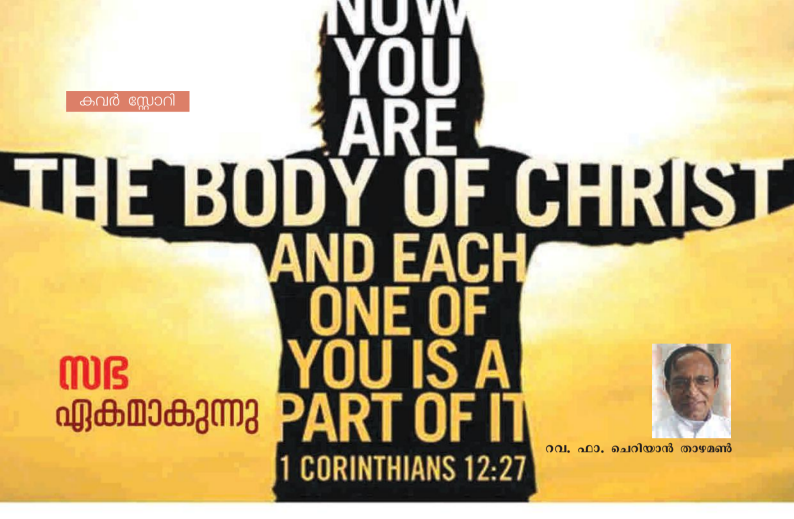
ശ്ലീഹന്മാരിൽനിന്ന് കേട്ട വിശ്വാസം, സഭാ പിതാക്കന്മാരാൽ പരിപോഷിപ്പിക്കപ്പെട്ട വിശ്വാസം. ഈ വിശ്വാസമാണ് കൈമാ റേണ്ടത്. ഈ കൈമാറ്റം നടക്കുന്നത് " രഹസൃങ്ങളുടെ ആഘോഷത്തിലൂ ടെയും", "വചനപ്രഘോഷണത്തിലൂടെ യുമാണ്". ഈ കൈമാറ്റം നടത്തുവാൻ തെരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ട സമൂഹമാണ് സഭ കൾ. അതായത് ശ്ലൈഹികസഭകൾ.

ശ്ലൈഹികപാരമ്പര്യങ്ങളിൽനിന്ന് ഉരുത്തിരിഞ്ഞ ആരാധനക്രമങ്ങളിലാണ് സത്യവിശ്വാസത്തിന്റെ പ്രഘോഷണവും ആഘോഷവും കൈമാറ്റവും കാണപ്പെ ടുക. അതുകൊണ്ടാണ് ആരാധനക്രമ ങ്ങൾ ശ്ലീഹന്മാരിൽനിന്ന് കൈമാറി കിട്ടി യതാണെന്നും അവ മാറ്റമില്ലാതെ തുടര ണമെന്നും സഭ പറയുന്നത്. ഈ ശ്ലൈഹിക ആരാധനക്രമങ്ങൾ ആഘോ ഷിക്കുന്ന സഭകളാണ് ശ്ലൈഹികസഭ കൾ എന്നറിയപ്പെടുക. ശ്ലൈഹികസഭക ളാണ് കൂദാശകളുടെയും വചനത്തി

ന്റെയും സൂക്ഷിപ്പുകാരും സംരക്ഷകരും. സഭകൾ എന്ന പേര് ഉള്ളതുകൊണ്ട് വിഘടിതവിഭാഗങ്ങൾ ശ്ലൈഹീകസഭ കൾ ആകില്ല. ശ്ലൈഹികസഭകൾ ആക ണമെങ്കിൽ അവയ്ക്ക് കൂദാശകൾ ഉണ്ടാ കണം. പൗരോഹിത്യം ഉണ്ടാകണം. വച നത്തിന്റെ സൂക്ഷിപ്പുകാരായ മെത്രാന്മാർ ഉണ്ടായിരിക്കണം. ശ്ലൈഹിക തുടർച്ച യായ കൈവയ്പ് ഉണ്ടാകണം. ഈ ശ്ലൈഹികത അഥവാ 'അപ്പസ്തോലി സിറ്റി' ഉള്ള സഭകൾ ശ്ലീഹന്മാരിൽനിന്ന് ആരംഭിച്ചതാണ്. എത്രമാത്രം കുറവു കളും പ്രതിസന്ധികളും അവ നേരി ട്ടാലും കർത്താവിന്റെ രണ്ടാമത്തെ വര വുവരെ "രഹസ്യങ്ങളുടെ" സൂക്ഷിപ്പു കാരും "വചനത്തിന്റെ" പ്രഘോഷകരു മായി ഈ സഭകൾ തുടരുക തന്നെ ചെയ്യും. അതുകൊണ്ട് ശ്ലൈഹികതയിൽ ആനന്ദം കൊള്ളുക; ശ്ലൈഹികസഭയിൽ അംഗമായതിൽ അഭിമാനിക്കുക; ശ്ലൈഹികസഭകളുടെ അടിസ്ഥാന ഗുണ

മായ പ്രേഷിതഭാവം പുലർത്തുന്നവരാ കുക. ഈ പ്രേഷിതദൗത്യത്തിലേക്കാണ് പരി. മാമ്മോദീസായിലൂടെ ഓരോരു ത്തരും വിളിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്.

"ഭൂമിയുടെ ഒരതിർത്തിമുതൽ മറ്റേ അതിർത്തി വരെയുള്ള ഏകവും പരി ശുദ്ധവും ശ്ലൈഹികവും കാതോലിക വുമായ സഭ എല്ലാവിധ ഇടർച്ചക ളിൽനിന്നും വീഴ്ചയും ഉപദ്രവവും കൂടാതെ സംരക്ഷിക്കപ്പെടുവാനായി സജീവവും പരിശുദ്ധവും സ്വീകാ ര്യവും സംപൂജ്യവും ഭയഭക്തിജന കവും മഹോന്നതവും കളങ്കരഹിതവു മായ ഈ ബലി സർവ്വ സൃഷ്ടികൾക്കും വേണ്ടി ഞങ്ങൾ അർപ്പിക്കുന്നു" (മാർ നെസ്തോറിയസിന്റെ അനാഫൊറ, സീറോ മലബാർ കുർബാനക്രമം).



തുടക്കം

രണ്ടാം വത്തിക്കാൻ സുന്നഹദോ സിന്റെ ഒരു ഉദ്ധരണിയോടെ ആരംഭി ക്കാം.: ഏകവും പരിശുദ്ധവും കാതോ ലികവും ശ്ലൈഹീകവുമെന്ന് വിശ്വാസ പ്രമാണത്തിൽ നാം സമ്മതിച്ചു പറയു ന്ന, മിശിഹായുടെ ഒരേയൊരുസഭ, ഇതി നെയാണ് ഉത്ഥാനത്തിനുശേഷം നമ്മുടെ രക്ഷകൻ പത്രോസിനെ മേയിക്കുവാനേ ല്പിച്ചതും (യോഹ. 21/17) പ്രചരിപ്പിക്കു വാനും ഭരിക്കുവാനും അദ്ദേഹത്തെയും മറ്റ് ശിഷ്യന്മാരെയും നിയോഗിച്ചതും (മ ത്താ. 28/ 18- ള ള)നിതൃകാലത്തേക്ക് അവിടുന്നു പടുത്തുയർത്തിയ സഭ, ഇതാണ് ക്രിസ്തുവിന്റെ ഏക സഭ. അവളെ എക്കാലത്തേക്കുമായി സത്യ ത്തിന്റെ തൂണും താങ്ങുമായി (1 തിമോ. 3/15) അവിടുന്നു സ്ഥാപിച്ചു. ഈ തിരു സഭ, ഈ ലോകത്തിൽ സംസ്ഥാപി തവും ക്രമവത്കൃതവുമായ സമൂഹ മെന്ന നിലയിൽ, കത്തോലിക്കാ സഭ യിൽ നിലനില്ക്കുന്നു, പത്രോസിന്റെ പിൻഗാമിയാലും അദ്ദേഹത്തിന്റെ കൂട്ടാ യ്മയിലുള്ള മെത്രാന്മാരാലും ഭരിക്കപ്പെ ടുകയും ചെയ്യുന്നു (ജനതകളുടെ പ്രകാശം 8). ലോകസൃഷ്ടി മുതൽ

പിതാവിന്റെ മനസ്സിൽ ഉണ്ടായിരുന്നതും മനുഷ്യനായി പിറന്ന പുത്രൻ പ്രഘോ ഷിച്ചതും അവന്റെ പിളർക്കപ്പെട്ട വിലാ വിൽ നിന്ന് ഉദ്ഭൂതമായതും പെന്ത ക്കോസ്തി ദിനത്തിൽ പരിശുദ്ധാത്മാ വിനാൽ ചരിത്രത്തിൽ ആവിഷ്കൃതമാ യതുമായ ഏകസഭയാണ് അപ്പസ്തോ ലന്മാരിലൂടെയും അവരുടെ പിൻഗാമിക ളിലൂടെയും ലോകമാസകലം പടർന്നു പന്തലിച്ചത്. സഭാപീഡനത്തിന്റെ ആദ്യ നാളുകൾ അവസാനിച്ച് മതപ്രചരണ സ്വാതന്ത്ര്യം ലഭ്യമായിക്കഴിഞ്ഞപ്പോൾ സഭാപിതാക്കന്മാർ സഭയുടെ അടിസ്ഥാ നലക്ഷണങ്ങളെ നിർവ്വചിക്കുകയും നിജപ്പെടുത്തുകയുമുണ്ടായി. അതാണ് ക്രിസ്തുവർഷം 352 – ൽ നിഖ്യാസുന്ന ഹദോസിൽവച്ച് ക്രോഡീകരിച്ച നിഖ്യാ വിശുദ്ധ പ്രമാണത്തിൽ നാം ഏറ്റുപറ യുന്നത്. അവിടെ നാം ഇപ്രകാരം ഏറ്റു പറയുന്നു. ഏകവും പരിശുദ്ധവും കാതോലികവും ശ്ലൈഹീകവും ആയ സഭയിലും ഞാൻ വിശ്വസിക്കുന്നു. അവിഭാജ്യമാംവിധം പരസ്പരം ബന്ധപ്പെട്ട ഈ നാല് സവിശേഷത കളും സഭയുടെയും അവളുടെ ദൗത്യ ത്തിന്റെയും സത്താപരമായ ഘടക

ങ്ങളെ യാണ് സൂചി പ്പിക്കുന്നത്. ക്രിസ്തുവാണ് പരിശുദ്ധാത്മാവിലൂടെ തന്റെ ഏക സഭയെ വിശുദ്ധവും കാതോലികവും ശൈഹികവുമാക്കുന്നത്. സഭയുടെ ഈ നാല് ലക്ഷണ ങ്ങളിൽ സഭ ഏകമാണ് എന്ന ലക്ഷണത്തെക്കുറിച്ചുള്ള ഒരു അന്വേഷണമാണ് ഈ ചെറുലേഖനം.

യേശുക്രിസ്തുവാണ് സഭയുടെ സ്ഥാപകനും ശിരസ്സും. സഭ അവന്റെ ശരീരവും തുടർച്ചയുമാണ്. അതി നാൽ സഭ അടിസ്ഥാനപരമായി ഏക **മാണ്, ഒന്നാണ്.** ഒന്നായ സഭ രണ്ടായിരം വർഷത്തെ പ്രയാണത്തിൽ, മനുഷ്യകര ങ്ങളിലൂടെയുള്ള കൈമാറ്റ പ്രക്രിയയിൽ വിവിധ സഭാ സമൂഹങ്ങളായി പരിണമി ച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ സഭാസമൂഹബാഹുല്ല്യ ത്തിൽ യഥാർത്ഥസഭയെ എവിടെ കണ്ടെത്താം, ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭയുടെ പൂർണ്ണത എവിടെ കണ്ടെത്താം ? യേശു ക്രിസ്തു സ്ഥാപിച്ചതും ശ്ലീഹന്മാർ പ്രഘോഷിച്ചതും അവരുടെ പിൻമുറ ക്കാർ നയിക്കുന്നതുമായ ഏകവും വിശു ദ്ധവും കാതോലികവും ശൈഹികവു മായ സഭ ഇന്ന് എവിടെയാണ് ദൃശ്യമാ യിരിക്കുന്നത് ? സാർവ്വത്രിക സഭയുടെ തലവനും പത്രാസിന്റെ പിൻഗാമിയു മായ റോമിലെ മാർപാപ്പാ നേതൃത്വം നല്കുന്ന പരിശുദ്ധ കാത്തോലിക്കാസ ഭയിലാണ് ഈ നാല് ലക്ഷണങ്ങളും പൂർണ്ണമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നത് എന്ന് ദൈവവചനവും സഭാപിതാക്കന്മാരും, സഭാചരിത്രവും വൃക്തമാക്കുന്നു.

സഭ ഏകമാണ്; കാരണം യേശു ക്രിസ്തു ഒരു സഭയെ സ്ഥാപിച്ചിട്ടുള്ളു. പത്രോസാകുന്ന പാറമേൽ (മത്താ. 16/18) അപ്പസ്തോലന്മാരാകുന്ന അടിത്തറയിൽ (എഥേ. 2/20) യേശുക്രിസ്തു പടുത്തുയർത്തിയ ഭവനമാണ് സഭ, സഭയുടെ ശിരസ്സ് ക്രിസ്തുവും (കൊളോ. 1/18). ഒരേ മാമോദീസായിലൂടെയാണ് എല്ലാവരും സഭയിൽ അംഗങ്ങളാകുന്നത്. വിശുദ്ധ കുർബാനയിലൂടെഎല്ലാവരും പരിപോ ഷിക്കപ്പെടുന്നു. ഒരേ പ്രതീക്ഷ എല്ലാവ രെയും ഒരേ ലക്ഷ്യത്തിലേക്ക് നയിക്കുന്നു. അങ്ങനെ ക്രിസ്തുവിലുള്ള വിശ്വാ സത്തിലും സ്നേഹത്തിലും പ്രതീക്ഷ യിലും സഭ ഒന്നായിത്തീരുന്നു.

സഭ യേശുക്രിസ്തുവിന്റെ ശരീരവും എല്ലാവസ്തുക്കളിലും സകലതും പൂർത്തി യാക്കുന്ന അവന്റെ പൂർണ്ണതയുമാണ് (എ ഫേ. 1/23). നമെല്ലാവരും ഒരേ ആത്മാവിൽ ഏകശരീരമാകാൻ ജ്ഞാനസ്നാമേറ്റു (1 കോരി. 12/13) നാം പലരാണങ്കിലും ക്രിസ്തുവിൽ ഏക ശരീരമാണ് (റോമ.12/5). ഈ സമാധാനത്തിലേക്കാണ് നിങ്ങൾ ഏകശരീരമായി വിളിക്കപ്പെട്ടത് (കൊളോ 3/15). ഒരേപ്രത്യാശയിൽ നിങ്ങൾ വിളിക്കപ്പെട്ടതുപോലെ ഒരു ശരീരവും ഒരാത്മാവു മാണുള്ളത്, ഒരു കർത്താവും ഒരു വിശ്വാ സവും ഒരു ജ്ഞാനസ്നാനവുമേയുള്ളു (എഫേ. 4/4-5).

സഭ അവളുടെ ഉറവിടം മൂലം ഏക മാകുന്നു. പരിശുദ്ധ ത്രിത്വത്തിലെ മൂന്നാ ളുകളുടെ ഐക്യമാണ് ഈ രഹസ്യ ത്തിന്റെ പരമോന്നത മാതൃകയും ഉറവി ടവും (സടൈക്യം(ഡഞ) 2). സഭ അവ ളുടെ സ്ഥാപകൻ മൂലവും ഏകമാണ്. എന്തെ ന്നാൽ ശരീരമായിത്തീർന്ന വചനം, സമാധാനത്തിന്റെ രാജകുമാരൻ, കുരിശുവഴി ഒരേ ജനത്തിലും ഒരേ ശരീരത്തിലും എല്ലാവരുടെയും ഐക്യം പുനഃസ്ഥാപിച്ചുകൊണ്ട് എല്ലാമനുഷ്യ രെയും ദൈവത്തോട് രമ്യപ്പെടുത്തി. സഭ അവളുടെ ആത്മാവുമൂലവും ഏകമാകുന്നു. വിശ്വസിക്കുന്നവരിൽ വസിച്ചു

കൊണ്ടും സഭയിൽ മുഴുവനും നിറഞ്ഞു നിന്ന് അതിനെ ഭരിച്ചുകൊണ്ടും, വിശ്വാ സികളുടെ വിസ്മയനീയമായ ആ കൂട്ടാ യ്മയെ സൃഷ്ടിക്കുന്നതും ക്രിസ്തുവിൽ അവരെ ഇത്ര അവഗാഡമായി യോജിപ്പി ക്കുന്നതും പരിശുദ്ധാത്മാവാണ്. അങ്ങനെ അവിടുന്നാണ് സഭയുടെ ഐകൃത്തിന്റെ പ്രഭവമായി വർത്തി ക്കുന്നത്. (സഭൈക്യം 2). **ഒന്നായിരി** ക്കുക എന്നത് സഭയുടെ അടിസ്ഥാന പരമായ ഒരു ആവശ്യമാണ്. അതെക്കു റിച്ച് അലക്സാണ്ടറിയായിലെ വി. ക്ലമന്റ് ഇങ്ങനെ പറയുന്നു: എത്രവിസ്മയനീ യമായ ഒരു രഹസ്യം, എല്ലാവർക്കും പിതാവായി ഒരുവൻ, എല്ലാവർക്കുമായി ഒരു വചനം, എല്ലായിടത്തുമായിരിക്കുന്ന പരിശുദ്ധാത്മാവ് ഒന്ന്, കന്യകയായ അമ്മ ഒരുവൾ മാത്രം. അവളെ സഭയെന്നു വിളി ക്കാൻ ഞാൻ ഇഷ്ടപ്പെടുന്നു .

#### സഭയുടെ സ്ഥാപകൻ യേശുക്രിസ്തു

വഴിയും സത്യവും ജീവനും ഞാനാ കുന്നു എന്നരുളിച്ചെയ്ത, വാക്കുമാറാത്ത വനായ, യേശുക്രിസ്തു വാഗ്ദാനം ചെയ്തിരുന്നു സഭ സ്ഥാപിക്കുമെന്ന്. ഞാൻ നിന്നോടു പറയുന്നു : നീ പത്രോ സാണ്. ഈ പാറമേൽ എന്റെ സഭ ഞാൻ സ്ഥാപിക്കും (മത്താ. 16/18) ഈ സഭയെ അനുസരിക്കണമെന്നും യേശു നാഥൻ പഠിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. അവൻ അവ രെയും അനുസരിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ, സഭ യോടുപറയുക, സഭയെപ്പോലും അനുസ രിക്കുന്നില്ലെങ്കിൽ അവൻ നിനക്ക് വിജാ തീയനെപ്പോലെയും ചുങ്കക്കാരനെപ്പോ ലെയും ആയിരിക്കട്ടെ (മത്താ. 18/17).

സഭാസ്ഥാപനത്തിന് നാല് ഘടക ങ്ങൾ ആവശ്യമാണ്. 1. അംഗങ്ങൾ, 2. പൊതുവായ ഒരു ലക്ഷ്യം, 3. ലക്ഷ്യം സാധിക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങൾ, 4. അംഗങ്ങളെ നയിക്കുവാനും ഭരിക്കുവാനുമുള്ള അധികാരം. ഈ നാല് ഘടകങ്ങളും സഭാസ്ഥാപനത്തിൽ യേശുക്രിസ്തു നിറവേറ്റിയിരുന്നതായി വി. ബൈബിൾ വ്യക്തമാക്കുന്നു. ആകയാൽ നിങ്ങൾ പോയി എല്ലാജനതകളെയും ശിഷ്യപ്പെടുത്തുവിൻ (മത്താ. 28/19). മർക്കോ 16/15, നടപടി 1/8, മത്താ 13/31–33, 13/47, 27/4 തുടങ്ങിയ വചനഭാഗങ്ങളും ലോക ത്തിലുള്ള സകല മനുഷ്യരും സഭാംഗ ങ്ങളാകണമെന്ന് യേശുനാഥൻ ആഗ്ര

ഹിച്ചിരുന്നതായി വെളിവാക്കുന്നു. സഭയ്ക്ക് പൊതുവായ ഒരു ലക്ഷ്യം ഉണ്ടായിരിക്കണം; മനുഷ്യരുടെ നിത്യ രക്ഷ സാധിക്കണമെന്നുള്ളതാണ് യേശുക്രിസ്തുവിന്റെ സഭയുടെ ലക്ഷ്യം. ....... ഞാൻ വന്നത് നീതിമാ ന്മാരെ വിളിക്കാനല്ല പാപികളെ വിളിക്കാ നാണ് (മത്താ. 9/12-13). സ്നാനം സ്വീകരിക്കുന്നവർ രക്ഷിക്ക പ്പെടും വിശ്വസിക്കാത്തവൻ ശിക്ഷിക്ക പ്പെടും (മർക്കോസ് 16/16) ലൂക്കാ. 9/ 56; 19/10.. ഓരോ വ്യക്തിയും സ്വന്ത ആത്മാവിനെ വിശുദ്ധീകരിച്ച് നിത്യ രക്ഷ പ്രാപിക്കുന്നതിന് ആവശ്യമായ സകല മാർഗ്ഗങ്ങളും യേശുക്രിസ്തു ഉപദേശിച്ചു. ഈ ലക്ഷ്യത്തിലാണ് അവൻ കൂദാശകൾ സ്ഥാപിച്ചത്. മത്താ. 28/18-20; മർക്കോസ് 16/15-16; യോഹ. 3/5, 6/ 54-58, 20/22-23. സുവിശേഷം പ്രസംഗിക്കുന്നതിനും കൂദാശകൾ പരികർമ്മം ചെയ്യുന്നതിനും വി ശ്വാസികളെ നയിക്കുന്നതിനും അവൻ ശിഷ്യർക്ക് അധികാരം നല്കി. നിങ്ങ ളുടെ വാക്കുകൾ കേൾക്കുന്നവൻ എന്റെ വാക്കു കേൾക്കുന്നു. നിങ്ങളെ നിരസി ക്കുന്നവൻ എന്നെയാണ് നിരസിക്കുന്ന ത്, എന്നെ നിരസിക്കുന്നവൻ എന്നെ അയച്ചവനെ നിരസിക്കുന്നു.. 10/16, എന്റെ ആടുകളെ എനിക്കായി മേയിക്കുക (യോഹ 21/16) തുടങ്ങിയ വചനങ്ങൾ അപ്പസ്തോലന്മാരുടെ അധി കാരത്തെ വെളിവാക്കുന്നു.

സഭ ക്രിസ്തുവിന്റെ മണവാട്ടിയാ കയാൽ ഒരു സഭയെ ഉണ്ടായിരിക്കാൻ പാടുള്ളു. വിശുദ്ധ നഗരമാകുന്ന പുതിയ ജറുസലേം ഭർത്താവിനായി അണിഞ്ഞൊരുങ്ങിയ മണവാട്ടിയെ പ്പോലെ സ്വർഗ്ഗത്തിൽ നിന്ന് ഇറങ്ങിവരു ന്നത് ഞാൻ കണ്ടു (വെളിപാട് 21/2) ഏശയ്യാ 54/5; 61/10; ജെറ. 3/14; 2 കോരി. 11/2. കൃംതായുടെ രാത്രി പ്രാർത്ഥന യുടെ ഒന്നാം കൗമയിലെ ഒരു ഗീതം ഇപ്രകാരമാണ്.

മിശിഹാതൻ മണവാട്ടി ആയീടും ശുദ്ധസഭ ഭാഗ്യങ്ങൾ പൂർണ്ണമതാം പറുദീസാ സദൃശ്യമഹോ

ഏക ഭാര്യ എന്ന ദർശനമാണല്ലോ ക്രൈസ്തവസഭയ്ക്കുള്ളത്. ക്രിസ്തുവാ കുന്ന മണവാളന്റെ ഏകമണവാട്ടി തിരു സഭ എന്ന് സൂചന.

#### ഏകസഭ വ്യാപിക്കുന്നു.

യേശുക്രിസ്തു സ്ഥാപിച്ച സഭ കാല ക്രമേണ പലസ്ഥലങ്ങളിലേക്കും വ്യാപി ച്ചു. അപ്പസ്തോലന്മാരും അവരുടെ പിൻഗാമികളും ഓരോരോ സ്ഥലത്ത് സഭാഭരണം നടത്തുകയും ചെയ്തിരു ന്നു. പെന്തക്കോസ്തി ദിവസം പത്രോ സിന്റെ പ്രസംഗംകേട്ട് മൂവായിരത്തോളം ആൾക്കാർ സഭയിൽ ചേർന്നു (നടപടി. രക്ഷ പ്രാപിക്കുന്നവരെ കർത്താവ് അവരുടെ ഗണത്തിൽ പ്രതി ദിനം ചേർത്തുകൊണ്ടിരുന്നു (നട. 2/ ...... കർത്താവ് സ്വന്തം രക്ത ത്താൽ നേടിയെടുത്ത ദൈവത്തിന്റെ സഭയെ പരിപാലിക്കാൻ പരിശുദ്ധാ ത്മാവു നിയോഗിച്ചിരിക്കുന്ന അജപാല കരാണ് നിങ്ങൾ (നട.20/28). ക്രിസ്തു വിന്റെ ദാസന്മാരും ദൈവ രഹസ്യങ്ങ ളുടെ കാരൃസ്ഥന്മാരുമായിട്ടാണ് ഞങ്ങളെ പരിഗണിക്കേണ്ടത് (1 കോരി 4/1) എന്ന് വി. പൗലോസ് സഭാമക്കളെ അനുസ്മരിപ്പിക്കുന്നു. ഇവ യിൽ നിന്നെല്ലാം യേശുക്രിസ്തു ഒരു സഭ ലോകത്തിൽ സ്ഥാപിച്ചിരുന്നെന്നും ആ സഭയെത്തന്നെയാണ് അപ്പസ്തോല ന്മാരും അവരുടെ പിൻഗാമികളും ലോക ത്തിന്റെ നാനാഭാഗങ്ങളിലും പ്രഘോഷി ച്ചതും പ്രചരിപ്പിച്ചതും എന്നും വ്യക്തമാ ക്കുന്നു.

#### ശെമഓൻകീപ്പാ തലവനായ ഏകസഭ

വിശ്വാസം പ്രസംഗിച്ച മെത്രാന്മാർ ശെമഓന്റെ വചനങ്ങൾക്കനുസൃത മായി വിരുദ്ധത കൂടാതെ പഠിപ്പിച്ചു (ശ്ഹീമ്മോ നമസ്കാരം വ്യാഴം, രാത്രി, മൂന്നാം കൗമ്മ, മാർ യാക്കോ ബിന്റെ ബോവൂസോ). ശിഷ്യ പ്രധാ നിയായ ശെമഓനാകുന്ന പാറമേൽ ഞാൻ പണിയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഞാൻ ഭയപ്പെടുകയില്ല ഓളങ്ങളും കൊടുങ്കാ റ്റുകളും എന്നിലടിച്ചു; അവ എന്നെയി ളക്കിയില്ല. ശപിക്കപ്പെട്ട നെസ്തോർ എന്നോടുപൊരുതു. അവൻ വീണുപോ കയും ചെയ്തു എന്ന് സഭ പറഞ്ഞു (ശ്ഹീമ്മോ നമസ്കാരം ശനി, പ്രഭാതം ഒന്നാം കോലോ). മേല്പട്ടക്കാരൻ സ്ലീബാ മുത്തിക്കുമ്പോൾ ആലപിക്കുന്ന ഗാനത്തിലും സഭ പണിയപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നത് പത്രോസിന്റെ മേലാണന്ന് സൂചിപ്പിക്കുന്നു..

തിരുസഭ ചൊന്നാൾ തൻ താർക്കി കരോടേവം

എൻ പണി ശെമഓൻ പാ-റയതി മ്പീതെയല്ലോ .

സഭ പത്രോസിന്റെമേൽ പണിയപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നു; പത്രോസാണ് ശ്ലീഹന്മാരുടെ തലവൻ; പത്രോസ് നിമിത്തം പാഷ ണ്ഡത സഭയ്ക്കെതിരായി പ്രബലപ്പെ ടുകയില്ല, പത്രോസിന്റെ ശബ്ദത്താൽ മെത്രാന്മാർ സത്യവിശ്വാസം തർക്കം കൂടാതെ പഠിപ്പിച്ചു എന്നിങ്ങനെയെല്ലാം അന്ത്യോകൃൻ സുറിയാനി പ്രാർത്ഥന ക്രമത്തിൽ വ്യക്തമായി കാണുന്നു. പണ്ഡിതനായ മോശെ ബർ കീഫായും ഇപ്രകാരം പറയുന്നു: ശിഷ്യന്മാരെല്ലാ വരും ശ്ലീഹന്മാരായിരുന്നു. എല്ലാവരും നമ്മുടെ രക്ഷകനിൽ നിന്നു കൈവയ്പ് സ്വീകരിച്ചു. എല്ലാവരും മെത്രാന്മാരാക്ക പ്പെട്ടു. എന്നാൽ ഭരണത്തിനുവേണ്ടി ശെമഓൻ തലവനാക്കപ്പെട്ടു. പോയി നിന്റെ സഹോദരന്മാരെ ഉറപ്പി ക്കുക. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ നീ പാറ യാകുന്നു. എന്ന് നമ്മുടെ കർത്താവ് പത്രോസിനോടു മാത്രമേ അരുളിച്ചെ യ്തുള്ളു. അവന്റെ കൂട്ടുകാർ എല്ലാവരും ഇടയന്മാരായിരുന്നെങ്കിലും ഈ വാക്കു കളാൽ അവിടുന്ന് അവനെ അവരുടെ തലവനാക്കി.

പത്രോസിന്റെ നേതൃത്വത്തിൽ രൂപപ്പെട്ട ശ്ലീഹന്മാരുടെ സംഘത്തോടാണല്ലൊ കണ്ടാലും ലോകാവസാനംവരെ എല്ലാ ദിവ സവും ഞാൻ നിങ്ങളോടുകൂടെയുണ്ട് എന്ന് മിശിഹാ അരുളിച്ചെയ്തത്. അങ്ങ



നെയെങ്കിൽ ആ സംഘം എന്നും ഉണ്ടായിരിക്കണം. അപ്പസ്തോലന്മാർ മരിക്കു മെന്ന് യേശുക്രിസ്തുവിനറിയാമായി രുന്നിട്ടും ലോകാവസാനംവരെ എല്ലാദി വസവും താൻ അവരോടുകൂടെ ഉണ്ടാ യിരിക്കുമെന്ന് പറഞ്ഞതിന്റെ അർത്ഥ മെന്താണ് ? അവരുടെ ചുമതല വഹി ക്കുന്ന പിൻഗാമികൾ എന്നും ഉണ്ടായിരി ക്കും, യേശുക്രിസ്തു എല്ലാദിവസവും അവരോടുകൂടെയുണ്ടായിരിക്കുകയും ചെയ്യും എന്നല്ലെ? പത്രോസിന്റെ ചുമ തല വഹിക്കുന്ന പിൻഗാമി നേതൃത്വം നല്കുന്ന അപ്പസ്തോലിക കൂട്ടായ്മയാ കുന്ന സഭ ഏകമാണ്.

പെന്ത ക്കോസ് തി യിലെ രാതി പ്രാർത്ഥനയിൽ ഇപ്രകാരം നാം ചൊല്ലുന്നു: ശ്ലീഹന്മാർ പുറജാതികളെ യെല്ലാം ശിഷ്യപ്പെടുത്തുവാൻ അയയ്ക്ക പ്പെട്ടു. അവരിൽ ഓരോരുത്തനും ഓരോ സ്ഥലം ദൈവപുത്രൻ ഏല്പിച്ചുകൊടു ത്തു. ശിമയോന് റോമ്മാ.... സുവി ശേഷം അറിയിക്കാനായി മിശിഹാതന്നെ പത്രോസിനെ റോമിലേക്കയച്ചു എന്നാ ണല്ലോ ഇവിടെ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്. മോശെ ബർ കീഫായുടെ ഒരു സാക്ഷ്യം കൂടി ശ്രദ്ധിക്കുക. പത്രോസ് റോമ്മായിൽ പോയെന്നും അവിടെ സഭ സ്ഥാപിച്ച് അതിനെ ശ്ലീഹന്മാരുടെ തലവന്റെ സിംഹാസനമാക്കിയെന്നും മോശെ ബർ കീഫാ പറയുന്നു.

യേശുക്രിസ്തു ഒരു സഭ സ്ഥാപിച്ചെ ന്നും, അത് ഒന്നുമാത്രമാണെന്നും, അത് അപ്പസ്തോലസംഘത്തിന്റെ തലവനായി യേശുക്രിസ്തു നിയമിച്ച പത്രോസിന്റെ മേലാണ് സ്ഥാപിച്ചതെന്നും, യേശു ക്രിസ്തു സ്ഥാപിച്ച ഏകസഭ ചരിത്ര ത്തിൽ റോമിലെ മാർപ്പാപ്പാ നേതൃത്വം നല്കുന്ന പരിശുദ്ധ കത്തോലിക്കാസഭ യാണെന്നും വി. ഗ്രന്ഥവും പിതാക്ക ന്മാരും സാക്ഷിക്കുന്നു.



#### വൈവിദ്ധ്യമദ്ധ്യേ ഐക്യം

സഭ ഏകമായിരിക്കുമ്പോൾതന്നെ സഭയിൽ വൈവിദ്ധ്യങ്ങളും നിലനി ല്ക്കുന്നുണ്ട്. അപ്പസ്തോലന്മാരുടെയും പിൻഗാമികളുടെയും സുവിശേഷപ്ര ഘോഷണം മൂലം വിവിധ രാജ്യങ്ങ ളിലും സംസ്കാരങ്ങളിലും വൈവിദ്ധ്യ മുള്ള വിശ്വാസസമൂഹങ്ങൾ രൂപപ്പെട്ടു. ആരാധനയിലും ആദ്ധ്യാത്മികതയിലും ദൈവശാസ്ത്രത്തിലും ഭരണസംവിധാ നത്തിലും വൈവിദ്ധ്യമുണ്ടായി. എന്നാൽ ഇവ സഭയുടെ ഐകൃത്തിന് ഒരുതര ത്തിലും വിഘാതമയിരുന്നില്ല. മൂന്ന് കാര്യ ങ്ങളിൽ എല്ലാ വിശ്വാസ സമൂഹങ്ങളും ഐക്യം കാത്തുസൂക്ഷിച്ചിരുന്നു. 1. അപ്പ സ്തോലന്മാരിൽ നിന്നും ലഭിച്ച ഏക വിശ്വാസത്തിന്റെ ഏറ്റുപറച്ചിൽ 2. കൂദാ ശകളിലൂള്ള പൊതുവായ വിശ്വാസവും വ്യാഖ്യാനവും ആഘോഷവും 3. പട്ടത്വ കൂദാശവഴിയുള്ള അപ്പസ്തോലിക പിൻതുടർച്ച അഥവാ അപ്പസ്തോലിക അധികാരം. ഐക്യം ഐക്യരൂപ്യമല്ലന്നു സാരം. വിവിധ വൃക്തികൾ ഒരേ വിശ്വാ സത്തിലും ഒരേ കൂദാശയിലും ജീവിക്കു കയും ഒരേ അപ്പത്തിൽ നിന്ന് ഭക്ഷിക്കു കയും ഒരു മെത്രാന്റെ അപ്പസ്തോലിക നേതൃത്വത്തിൽ വളരുകയും ചെയ്യുന്നത് സഭ ഒന്നാകുന്നു എന്നതിന്റെ ദൃശ്യമായ അടയാളമാണ്. സാർവൃത്രിക സഭയിലെ മെത്രാന്മാർ പത്രോസിന്റെ പിൻഗാമി യായ റോമിലെ മാർപ്പാപ്പായുമായി ഐകൃത്തിലായിരിക്കുന്നതുവഴി സഭ ഏകമാകുന്നു എന്നു സൂചിപ്പിക്കുന്നു. അതിനാൽ റോമാ മാർപ്പാപ്പാ സഭ ഏകമാകുന്നു എന്നതിന്റെ ദൃശ്യമായ അടയാളവും ഐക്യത്തിന്റെ കേന്ദ്രവും സംരക്ഷകനുമാണ്. കാലഗതിയിൽ വിഭ ജനങ്ങൾ സഭയിലുണ്ടായി. അവർ ഐക്യത്തിൽ നിന്നകന്ന് നില്ക്കുവാൻ തുടങ്ങി. സഭ ഏകമാകുന്നു ലക്ഷണം വ്യക്തമായി ഇന്ന് കാണാൻ സാധിക്കുന്നത് റോമാ മാർപ്പാപ്പാ നേതൃത്വം നല്കുന്ന പരിശുദ്ധ കത്തോ ലിക്കാ സഭയിൽ മാത്രമാണെന്നും രക്ഷ യുടെ പൂർണ്ണതയിലേക്ക് കടന്നുവരു വാൻ കത്തോലിക്കാസഭയുമായുള്ള ഐക്യം ആവശ്യമാണെന്നും സഭ പഠി പ്പിക്കുന്നു. (സഭൈക്യം 3). ഈ ഐക്യ ത്തിനുവേണ്ടിയാണ് പീഡാനുഭവമദ്ധ്യേ നാഥൻ പ്രാർത്ഥിച്ചതും (യോഹ. 17/21).

#### സമാപ്തി

യേശുക്രിസ്തു തന്റെ സഭയ്ക്ക് ആരംഭംമുതൽ നല്കിയ ഐക്യം ഒരി ക്കലും നഷ്ടപ്പെടാനാവാത്തവിധം പരി ശുദ്ധ കത്തോലിക്കാസഭയിൽ നിലനി ല്ക്കുകയും ലോകാവസാനം വരെ അത് ശക്തിപ്പെടുകയും ചെയ്യും. അവൻ നിര ന്തരം തന്റെ സഭയ്ക്ക് ഐക്യത്തിന്റെ ദാനം നല്കുന്നു. എന്നാൽ സഭയിലു ണ്ടാകണമെന്നു അവൻ ആഗ്രഹിക്കുന്ന ഐക്യം കാത്തുസൂക്ഷിക്കാനും ശക്തി പ്പെടുത്താനും പൂർണ്ണമാക്കാനും സഭ എപ്പോഴും പ്രാർത്ഥിക്കുകയും അദ്ധാനി ക്കുകയും വേണം. അതുകൊണ്ടാണ് യേശുനാഥൻ തന്നെ പീഡാനുഭവ ത്തിന്റെ മണിക്കുറുകളിൽ ശിഷ്യരുടെ ഐക്യത്തിനുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥിച്ചതും, തന്റെ പിതാവിനോട് നിരന്തരം അതി പ്രാർത്ഥിക്കുന്നതും. എല്ലാ ക്രൈസ്തവരുടെയും ഐക്യംവീണ്ടെടു ക്കുവാനുള്ള ആഗ്രഹം യേശുനാഥന്റെ ദാനവും പരിശുദ്ധാത്മാവിന്റെ വിളിയു മാണ്. തന്റെ അനുയായികൾക്ക് യേശു നാഥൻ നല്കിയിരിക്കുന്നഏക പ്രാർത്ഥനാ നിയോഗവും തന്റെ സഭ യുടെ ഐക്യമാണ്. നാഥന്റെ നിയോഗം ഏറ്റെടുത്ത് നമുക്ക് പ്രാർത്ഥിക്കാം.



ആമുഖം: ഒരു ക്രൈസ്തവൻ ഏറ്റു പറയുന്ന വിശ്വാസ സത്യങ്ങളിൽ നാലാം സ്ഥാനം സഭയ്ക്കാണ്. ആദ്യമായി പിതാ വായ ദൈവത്തിലുള്ള വിശ്വാസവും പിന്നീട് പുത്രനായ ദൈവത്തിലുള്ള വിശ്വാസവും പരിശുദ്ധാത്മാവിലുള്ള വിശ്വാസവും ഏറ്റു പറഞ്ഞ ശേഷം വിശ്വാസി തനിക്ക് സഭയിലുള്ള വിശ്വാസം ഏറ്റു പറയുന്നു. സഭയെപ്പറ്റി 4 കാര്യങ്ങളാണ് ഏറ്റ് പറയുന്നു. സഭ യെപ്പറ്റി 4 കാര്യങ്ങളാണ് ഏറ്റ് പറയുന്നത് - സഭയുടെ കാതോലികത, ശ്ലൈഹിക ത, ഏകത, വിശുദ്ധി– ഈ ഏറ്റു പറച്ചിൽ ഏതാണ്ട് എല്ലാ ശുശ്രൂഷകളോടും ചേർത്ത് ചൊല്ലുന്ന വിശ്വാസപ്രമാണത്തി ലാണ് സംഭവിക്കുന്നത്. ഒരു മലങ്കര കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസിയെ സംബന്ധി ച്ചിടത്തോളം എല്ലാ വിശുദ്ധ കുർബാന യിലും – അത് വളരെ ആഘോഷപൂർവ കമോ സാധാരണമോ ആയിക്കൊള്ളട്ടെ-വിശ്വാസപ്രമാണം ഏറ്റ് ചൊല്ലുക നിർബ ദ്ധമാണ്. ഏഴ് യാമങ്ങളിലെ പ്രാർത്ഥന കളിൽ രാത്രി പ്രാർത്ഥന ഒഴിച്ചുള്ള എല്ലാ പ്രാർത്ഥനകളിലും വിശ്വാസപ്രമാണം ഏറ്റ് ചൊല്ലണെമന്ന് നിർബന്ധമുണ്ട്.

അതുപോലെ കൂദാശാനുഷ്ഠാനങ്ങൾ വിശ്വാസപ്രമാണം ഏറ്റുചൊല്ലിക്കൊ ണ്ടാണ് അവസാനിക്കുന്നത്. അതായത് ഒരു സാധാരണ ദിവസം വി.കുർബാന യിലും ഏഴ് യാമങ്ങളിലെ പ്രാർത്ഥനക ളിലും വിശ്വാസപ്രമാണം ചൊല്ലിയിരിക്ക ണം എന്നാണ് ഒരു മലങ്കര കത്തോലി ക്കന്റെ ജീവിത നിയമം. വിശ്വാസപ്ര മാണം ചൊല്ലുമ്പോഴെല്ലാം അതിന്റെ ഭാഗമായ സഭയിലുള്ള വിശ്വാസവും ഏറ്റു ചൊല്ലണം. നാല് കാര്യങ്ങളാണ് സഭയെപ്പറ്റി ഏറ്റുപറയുന്നത് എന്ന് മുക ളിൽ പറഞ്ഞല്ലോ. അവയിൽ ആദ്യത്തെ മൂന്ന് സത്യങ്ങളും മറ്റ് ലേഖനങ്ങളിൽ വിശദമാക്കപ്പെടുന്നതുകൊണ്ട് സഭയുടെ വിശുദ്ധി എന്ന ഒരു സതൃത്തിലേക്ക് മാത്രമാണ് ഈ ലേഖനത്തിൽ ശ്രദ്ധ തിരിക്കുന്നത്.

സഭ വിശുദ്ധമാണ് എന്നാൽ എന്താ ണർത്ഥം?

ഈ ചോദ്യത്തിന് ഉത്തരം പറയാൻ വേദപുസ്തത്തിലേക്കു തന്നെ ആദ്യമായി കടന്നു ചെല്ലാം.

#### വിശുദ്ധസഭ വേദപുസ്തക ദൃഷ്ടിയിൽ

സഭ എന്നാൽ എന്താണ്? എന്ന് വേണ മല്ലോ ആദ്യം മനസ്സിലാക്കാൻ. സഭയ്ക്ക് വേദപുസ്തകത്തിൽ നൽകുന്ന പ്രതീക ങ്ങളും രൂപകങ്ങളും ആദ്യം നമ്മുടെ ചിന്തക്ക് വിഷയമാക്കാം. സഭയെപ്പറ്റി ചിന്തിക്കുമ്പോൾ ആദ്യം നമ്മുടെ മന സ്സിൽ കടന്നു വരുന്ന ചിന്ത അത് വ്യക്തി കളുടെ സമൂഹമാണെന്നാണ്. സഭ എന്ന വാക്കിന്റെ പ്രഥമമായ അർത്ഥവും അതു തന്നെ, കൂട്ടം എന്നു തന്നെ. രാജ്യസഭ എന്നും ലോകസഭ എന്നും നിയമസഭ എന്നുമൊക്കെ പറയുമ്പോൾ ഈ അർത്ഥമാണ് നമ്മുടെ മനസ്സിൽ പ്രാധാ നമായും വരുന്നത്. അങ്ങനെയെങ്കിൽ സഭയെ വിശ്വാസികളുടെ കൂട്ടം എന്നും വിശേഷിപ്പിക്കാം. എന്നാൽ ഇവിടെ ഒരു പ്രശ്നമുണ്ട്. കുറെ വ്യക്തികൾ ഒരുമിച്ച് കൂടുന്നത് മാത്രമാണ് സഭ എന്ന് പറയാ നാവില്ല. അങ്ങനെയാകുമ്പോൾ വ്യക്തി യാണ് സഭ എന്ന് പറയേണ്ടിവരും. വൃക്തി സഭയല്ല, വൃക്തി സഭയുടെ അംഗമാണ്. വ്യക്തികളുടെ കൂട്ടത്തിന്

വ്യക്തികളുടെ ആകെ സംഖ്യയെക്കാൾ വൃതൃസ്തമായ ഒരു അസ്തിത്വമുണ്ട്, ഒരു പൊതുവായ അസ്തിത്വം. വൃക്തി കളുടെ ആകെ തുകയെ കടന്നു നില്ക്കുന്ന ഒരസ്തിത്വം. ഇത് വിശ്വാസി കളുടെ സമൂഹത്തെ സംബന്ധിച്ച് മാത്ര മല്ല മറ്റേതൊരു സമൂഹത്തെ സംബ ന്ധിച്ചും വാസ്തവമാണ്. നൂറ് വ്യക്തി കൾ ഉൾപ്പെട്ട ഒരു കൂട്ടത്തിന് നൂറ് വ്യക്തുകളുടെ ശക്തിയെക്കാൾ വൃത്യ സ്തമായ ഒരു ശക്തിയുണ്ട്, കുട്ടായ്മയു ടേതായ ഒരു ശക്തി. അത് സഭയെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളവും വാസ്തവ മാണ് ആ കൂട്ടായ്മ. അതിന്റെ അസ്തി ത്വത്തിലേക്കാണ് നമ്മുടെ ചിന്ത ആദ്യം കടന്നു ചെല്ലേണ്ടത്. അതുകൊണ്ട് പല പ്രതീകങ്ങളും രൂപകങ്ങളും ഉപമകളും ഉപയോഗിച്ചുകൊണ്ട് ഈ കൂട്ടായ അസ്തിത്വത്തെ വിശദമാക്കാൻ വേദപു സ്തകം ശ്രമിച്ചിട്ടുണ്ട്.

അത്തരമുള്ള ചില പ്രതീകങ്ങളിലേക്ക് കടക്കാം. സഭ എന്നതിന് ഗ്രീക്കിൽ ecclesia എന്ന പദമാണ് ഉപയോഗിക്കുന്നത്. വിളി ക്കുക എന്ന അർത്ഥമുള്ള എക്കാലയിൻ ekkaleinഎന്ന പദത്തിൽ നിന്നാണ് ഇതിന്റെ ഉത്ഭവം. ഇത് ബൈബിളിന്റെ ഗ്രീക്ക് പരി ഭാഷയായ സെപ്റ്റ്വജിന്റിൽ പഴയ നിയ മത്തിൽ തന്നെ പലപ്രാവശ്യം ഉപയോ ഗിച്ചിട്ടുണ്ട്. ദൈവത്തിന്റെ തിരഞ്ഞെടുക്ക പ്പെട്ട ജനത്തെ കുറിക്കാനാണ്. ഈ പദം ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്. ക്രിസ്തീയ പാര മ്പര്യത്തിൽ ആരാധനയ്ക്ക് ഒരുമിച്ച് കൂടുന്ന വിശ്വാസികളുടെ സമൂഹത്തെ കുറിക്കാൻ ഈ വാക്കുപയോഗിക്കുന്നു. അതുപോലെ ഒരു പ്രത്യേക സ്ഥലത്തെ വിശ്വാസികളുടെ സമൂഹത്തെപ്പറ്റി പറ യാനും ലോകമാസകലമുള്ള വിശ്വാസി കളുടെ സമൂഹത്തെപ്പറ്റി പറയാനും ഇതേ വാക്ക് ഉപയോഗിക്കുന്നുണ്ട്. ഇവി ടെയാന്നും വ്യക്തികളിലേക്കല്ല ശ്രദ്ധ തിരിയുന്നത്. മറിച്ച് വ്യക്തികളുടെ കൂട്ടാ യ്മയിലേക്കാണ്. അതുകൊണ്ടുതന്നെ യാണ് ആ കൂട്ടായ്മയെക്കുറിക്കാൻ പ്രതീകങ്ങളും പ്രതിരൂപങ്ങളും ഉപയോ ഗിക്കുന്നത്.

സഭ അജഗണമാണ് (യോഹ 10:1-10), സഭ കൃഷി ചെയ്യപ്പെട്ട വയലാണ് (1 കോരി 3:9)ഇവിടെയെല്ലാം സഭയിലെ കൂട്ടായ്മയെയാണ് ദ്യോതിപ്പിക്കുന്നത്. സഭ ഒരു ഭവനമാണ്. (1 കോരി 3:9)

സഭയെ ഉന്നതങ്ങളിലുള്ള ജറുസലേം എന്നും നമ്മുടെ അമ്മ എന്നും വിളിക്കാ റുണ്ട്. (ഗല 4:26). ഈ കുട്ടായ്മ വിശു ദ്ധമാണ് അതാണ് നമുക്ക് ഈ ലേഖന ത്തിലൂടെ മനസ്സിലാക്കാനുള്ളത്.

#### പിതാവിന്റെ ഹൃദയത്തിൽ നിന്ന് ഉത്ഭവിച്ചത്

നിതു പിതാവിന്റെ ഹൃദയത്തിൽ നിന്നുത്ഭവിച്ചതാണ് സഭയെന്ന് സഭയെ പ്പറ്റി പറയാം. അതിനാൽ പിതാവിന്റെ വിശുദ്ധിയിൽ സഭയും പങ്കുചേരുന്നു. തന്റെ പുത്രനിൽ വിശ്വസിക്കുന്ന എല്ലാ മനുഷ്യർക്കും പിതാവിന്റെ മക്കളാകുന്ന തിനുള്ള അവകാശം കൊടുത്തവനാണ് പുത്രൻ (യോഹ 1:12) അങ്ങനെ പുത്ര നിൽ പുത്രന്മാരായവരാണ് വിശ്വാസി കൾ അവരുടെ കൂട്ടായ്മയാണ് സഭ. അതിനാൽ സഭ വിശുദ്ധമാണ്. ലോക ത്തിന്റെ ആരംഭത്തിൽ തന്നെ സഭ പ്രതീ കാത്മകമായി നിലനിന്നിരുന്നു. ഈ ലോകത്തിന്റെ സൃഷ്ടിക്കുതന്നെ ഒരു ലക്ഷ്യമുണ്ടെങ്കിൽ അത് സഭയിലൂടെ സൂഷ്ടി മുഴുവൻ പിതാവിൽ ഐക്യം പ്രാപിക്കും എന്നതാണ്. ആ ഐക്യ ത്തിന്റെ മാർഗ്ഗമാണ് സഭ.

#### യേശുവിനാൽ സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടത്

സഭയുടെ സ്ഥാപകൻ ദൈവപുത്ര നായ യേശുവാണ്. അതു നാടകീയമായി മത്തായി 16:18-ൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത് ശ്രദ്ധി ക്കാം. താൻ ആര് എന്ന യേശുവിന്റെ ചോദ്യത്തിന് "നീ ജീവിക്കുന്ന ദൈവ ത്തിന്റെ പുത്രനായ ക്രിസ്തുവാണ് എന്ന് പത്രോസ് മറുപടി പറയുന്നു." യേശുവിന്റെ പ്രതികരണം ഇങ്ങനെയാ യിരുന്നു. "ജഡവും രക്തവുമല്ല എന്റെ പിതാവാണ് നിനക്കിത് വെളിപ്പെടുത്തി ത്തന്നത്." യേശു തുടരുന്നു "നീ പാറ യാകുന്നു ഈ പാറമേൽ ഞാൻ എന്റെ സഭയെ പണിയും." യേശു ദൈവപുത്ര നാണ് എന്ന് പത്രോസ് ഏറ്റ്പറഞ്ഞ പ്പോൾ ആ ദൈവപുത്രൻ സ്ഥാപിച്ചതാണ് സഭ. അതിനാൽ സ്ഥാപകൻ മിശിഹായും ദൈവപുത്രനുമായ യേശുവാണ്. അതി നാൽ സഭ പരിശുദ്ധമാണ്. യോഹന്നാൻ സുവിശേഷത്തിൽ അതിമനോഹരമായ മറ്റൊരു പ്രതീകം നമുക്ക് കാണാൻ കഴി യും. ക്രൂശിൽ തൂങ്ങി മരിക്കുന്ന യേശു വിനെ അവതരിപ്പിച്ചുകൊണ്ട് യോഹ ന്നാൻ പറയുന്നു. "ഒരു പടയാളി

അവന്റെ പിലാവിൽ കുന്തം കൊണ്ട് കുത്തി. ഉടനേ രക്തവും വെള്ളവും പുറത്തു വന്നു. (യോഹ 19:34) അതാ യത് ദൈവപുത്രന്റെ ആത്മസമർപ്പണ ത്തിന്റെ അനന്തരഫലമാണ് സഭയുടെ ജന്മം." ഇവിടെ രണ്ടു കാര്യങ്ങൾ മനസ്സി ലാക്കേണ്ടതുണ്ട്. ഒന്നാമത് രക്തവും വെള്ളവും എന്തിനെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്യുന്നു എന്നുള്ളതാണ്. സഭയുടെ ആരംഭം മുതൽതന്നെ എല്ലാ വ്യാഖ്യാ താക്കളും രക്തം വി.കുർബാനയുടെ പ്രതീ കമാണ് എന്ന് ഏറ്റു പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട്. വെള്ളം മാമോദീസയുടേയും പ്രതീകമാണ്. മാമോ ദാസയും വിശുദ്ധകൂർബാനയും എന്ന സർവ്വ പ്രധാനമായ രണ്ട് കുദാശകളിൽ അധിഷ്ഠിതമായ സഭ ക്രൂശിതന്റെ ഹൃദ യത്തിൽ നിന്ന് പുറപ്പെട്ടു എന്നാണ് യോഹന്നാൻ പറയാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നത്. എങ്കിൽ സഭ വിശുദ്ധമാണെന്ന് എടുത്തു പറയേണ്ട കാര്യമില്ല.

#### പൗലോസ് ശ്ലീഹായിൽ

പൗലോസ് ശ്ലീഹാ ക്രിസ്ത്യാനികളെ എങ്ങനെ കണക്കാക്കുന്നു എന്ന് ചിന്തി ക്കാം. അദ്ദേഹം ക്രിസ്ത്യാനികളെ ദൈവ ത്തിന്റെ പരിശുദ്ധ ദേവലയമായി കണ ക്കാക്കുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ വാക്കുക ളിൽ

- നിങ്ങൾ ദൈവത്തിന്റെ ആലയമാ ണെന്നും
- ദൈവാത്മാവ് നിങ്ങളിൽ വസിക്കുന്നു എന്നും
- നിങ്ങൾ അറിയുന്നില്ലേ? ദൈവ ത്തിന്റെ ആലയം
- നശിപ്പിക്കുന്നവനെ ദൈവവും നശി പ്പിക്കും

എന്നെന്താൽ ദൈവത്തിന്റെ ആലയം പരിശുദ്ധമാണ്. ആ ആലയം നിങ്ങൾ തന്നെ (1 കോറി 3:16-17) ഈ വാക്യങ്ങ ളിൽ രണ്ട് കാര്യം ശ്രദ്ധിക്കപ്പെടേണ്ടതു ണ്ട്. ഒന്നാമത്തേത് "നിങ്ങൾ" എന്ന പ്രയോഗമാണ്. ഇത് ബഹുമാന സൂച കമായ ബഹുവചനമല്ല. ഗ്രീക്കുമുല ത്തിലും ബഹുവചനം തന്നെയാണ് ഉപ യോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്. അതായത് വിശ്വാ സികളുടെ കൂട്ടമാണ് ദൈവത്തിന്റെ ആലയം. ആ ആലയം പരിശുദ്ധമാണ്. എന്നാൽ വ്യക്തികൾ പരിശുദ്ധരാകാതെ വ്യക്തികളുടെ സമൂഹമായ സഭ എന്ന ആലയം പരിശുദ്ധമാകുകയില്ല എന്നുകൂടി പൗലോസ് പറയാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നു. രണ്ടാമതായി പൗലോസ് പഠിപ്പിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നത്. ദൈവത്തിന്റെ ആല യമായ സഭ ഏതെങ്കിലും കാരണത്താൽ നശിപ്പിക്കപ്പെടും എന്നല്ല. മറിച്ച ദൈവ ത്തിന്റെ ആലയത്തിന്റെ ഭാഗമായി തീരാ നുള്ളവൻ അശുദ്ധനാണെങ്കിൽ അവൻ നശിപ്പിക്കപ്പെടും എന്നാണ്.

എഫേസ്യാ ലേഖനം നമുക്ക് നൽകുന്ന ആശയം കൂടി ഒന്നു പരിശോ ധിക്കുന്നതു നല്ലതാണ്. ലേഖന കർത്താവ് പറയുന്നു.

ഇനിമേൽ നിങ്ങൾ അന്യരോ പരദേ ശികളോ അല്ല. വിശുദ്ധരുടെ സഹപൗ രരും ദൈവഭവനത്തിലെ അംഗങ്ങളുമാ ണ്. അപ്പോസ്തലന്മാരും പ്രവാചകരുമാ കുന്ന അടിത്തറമേൽ പണിതുയർത്തപ്പെ ട്ടവരാണ് നിങ്ങൾ. ഈ അടിത്തറയുടെ മൂലക്കല്ല് ക്രിസ്തുവാണ്. ക്രിസ്തുവിൽ ഭവനമൊന്നാകെ സമന്വയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നു. കർത്താവിൽ പരിശുദ്ധമായ ആല യമായി അത് വളർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുകയും ചെയ്യും. പരിശുദ്ധാത്മാവിൽ ദൈവത്തിന്റെ വാസസ്ഥലമായി നിങ്ങളും അവനിൽ പണിയപ്പെട്ടുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു.(എഫേ 2:19-22) സഭ വിശുദ്ധിയുടെ മാർഗമാണ്. യേശുക്രിസ്തു സ്ഥാപിച്ച് യേശുക്രി സ്തുവിൽ നിന്ന് രൂപപ്പെടുന്ന സഭ യേശുവിന്റെ തന്നെ തുടർച്ചയാണ്. ആരാണ് യേശു എന്ന് തന്റെ കന്നി പ്രസംഗത്തിൽ യേശു വ്യക്തമാക്കിയിട്ടു ണ്ട്... "കർത്താവിന്റെ ആത്മാവ് എന്റെ മേൽ ഉണ്ട്. ദരിദ്രരെ സുവിശേഷം അറി യിക്കാൻ അവിടുന്ന് എന്നെ അഭിഷേകം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ബന്ധിതർക്കു മോച നവും അന്ധർക്ക് കാഴ്ചയും അടിച്ച മർത്തപ്പെട്ടവർക്ക് സ്വാതന്ത്ര്യവും കർത്താവിന് സ്വീകാര്യമായ വത്സരവും പ്രഖ്യാപിക്കാൻ അവിടുന്ന എന്നെ അയ ച്ചിരിക്കുന്നു." തന്റെ പേരിന്റെ അർത്ഥം വിമോചകൻ എന്ന് ആയിരിക്കുന്നതു പോലെ യേശു തന്റെ അസ്തിത്വത്തിലും വചനത്തിലും പ്രവൃത്തിയിലും വിമോച കനാണെന്ന് പ്രഖ്യാപിക്കുകയാണ് ഈ വാകൃത്തിലൂടെ. യേശു നല്കുന്ന വിമോ ചനത്തിന് രണ്ട് പ്രധാനപ്പെട്ട വശ ങ്ങളുണ്ട്. ഒന്നാമത്തേത് ഭൗതികമാണ്, രണ്ടാമത്തേത് ആദ്ധ്യാത്മികമാണ്. രണ്ടും വിശുദ്ധീകരണമാണ്. വിശുദ്ധീ കരണം എന്ന വാക്കിന്റെ അടിസ്ഥാനപ രമായ അർത്ഥം ഭൗതികതയിൽ നിന്ന് വേർതിരിക്കപ്പെട്ട് ദൈവത്തിന് സമർപ്പി ക്കപ്പെടുകയെന്നാണ്. അങ്ങനെയാണ് പരിശുദ്ധമല്ലാത്തവ പരിശുദ്ധമാകുന്നത്. അതിനാലാണ് യേശുവിന്റെ പ്രവൃത്തി കൾ എല്ലാം പരിശുദ്ധമായ പ്രവൃത്തിയാ കുന്നത്. അതുകൊണ്ട് യേശുവിന്റെ തുടർച്ചയായ സഭയുടെ ലക്ഷ്യവും പ്രവർത്തനവും വിശുദ്ധീകരിക്കലാണ്. എല്ലാ കുദാശകളും വിശുദ്ധീകരണ ത്തിന്റെ കൂദാശകളാണ്. പരിശുദ്ധനായ യേശുവിനോടും യേശു അയച്ച പരിശു ദ്ധനായ റൂഹായോടും യേശുവിന്റെയും റുഹായുടേയും ഉറവിടമായ പരിശുദ്ധ നായ പിതാവിനോടും. അതായത് സഭ കൂദാശ എന്ന വിശുദ്ധീകരണ ക്രിയ യ്ക്കുവേണ്ടി സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ട വിശുദ്ധീക രണ കൂദാശയാണ്. അതിനാൽ തന്നെ സഭ വിശുദ്ധയാണ്.

സഭ യേശു വിന്റെ ശരീ രമാണ്, മൗതിക ശരീരം. യേശു സഭയിൽ ജീവി ക്കുന്നു. സഭ യേശുവിൽ ജീവിക്കുന്നു. യേശുവിന്റെ ശരീരം പരിശുദ്ധമല്ലാതാ കാൻ യാതൊരു മാർഗ്ഗവുമില്ല.

സഭ യേശുവിന്റെ മണവാട്ടിയാണ്. പാപികളായ മനുഷ്യരുടെ കൂട്ടായ്മയാണ് ഈ മണവാട്ടിയെ രൂപപ്പെടുത്തുന്നത്. എങ്കിലും യേശുവിന്റെ മണവാട്ടി എന്ന അർത്ഥത്തിൽ സഭ വിശുദ്ധമാണ്. എഫേസ്യ ലേഖനം പറയുന്നത് ശ്രദ്ധിക്കുക.

അവൻ സഭയെ ശുദ്ധീകരിക്കുന്നതിന് ജലം കൊണ്ടു കഴുകി വചനത്താൽ വെണ്ടയുള്ളതാക്കി. ഇത് അവളെ കറയോ ചുളുവോ മറ്റ് കുറവുകളോ ഇല്ലാത്ത മഹതാപൂർണ്ണയായി തനിക്ക് തന്നെ പ്രതിഷ്ഠിക്കുന്നതിനും അവൾ കളങ്ക രഹിതയും പരിശുദ്ധയും ആയി രിക്കുന്നതിനുവേണ്ടിയാണ് (എഫേ 5:26-27). യേശുവിന്റെ മണവാട്ടിയായിരി ക്കുന്നതിനാൽതന്നെ സഭ പരിശുദ്ധയാ ണ്. പരിശുദ്ധനായ യേശുവിന് പരിശു ദ്ധയല്ലാത്ത ഒരു മണവാട്ടിയുണ്ടാകാൻ പറ്റില്ല. മണവാട്ടിയുടെ സകല അശു ദ്ധിയും പരിഹരിക്കുവാൻ മണവാളന്റെ പരിശുദ്ധി പര്യാപ്തമാണ്.

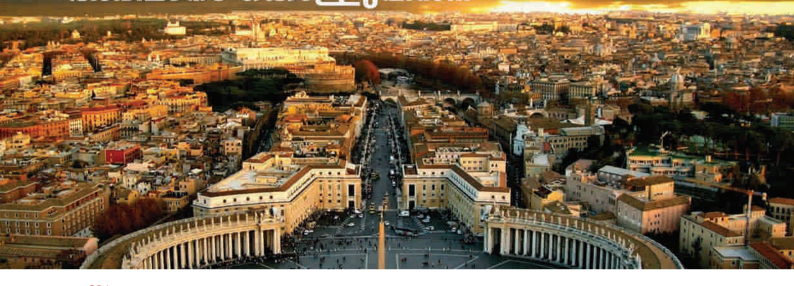
സഭ വിശുദ്ധമെന്നാൽ സഭയിലെ അംഗങ്ങളെല്ലാം പരിപൂർണ്ണതപ്രാപിച്ചവ രാണെന്ന് അർത്ഥമില്ല എന്നാൽ എല്ലാ വരും പരിപൂർണ്ണതയ്ക്കുവേണ്ട് വിളിക്ക പ്പെട്ടവരാണ്. സഭയിലെ വിശുദ്ധീകരണ സംവിധാനങ്ങളെ ആത്മാർത്ഥയയോടെ ഉപയോഗപ്പെടുത്തുന്നവർക്കെല്ലാം പരി പൂർണ്ണതയിൽ എത്താൻ സാധിക്കു കയും ചെയ്യും സഭ ഒരു തീർത്ഥാടന സമൂഹമാണ്. പരിപൂർണ്ണ ദൈവ ഐക്യ മാണ് തീർത്ഥം അഥാവാ തീർത്ഥാടന ത്തിന്റെ ലക്ഷ്യസ്ഥാനം. എല്ലാവരും ആ ലക്ഷ്യത്തിലേക്ക് യാത്ര ചെയ്തുകൊണ്ടി രിക്കുന്നു. ലക്ഷ്യത്തിൽ എത്താൻ സഭ യിൽ സംവിധാനങ്ങളുണ്ട്. അനേകർ തങ്ങളുടെ വിശുദ്ധജീവിതത്തിലൂടെ ദൈവെകൃമെന്ന ലക്ഷ്യത്തിൽ പുണ്യ പൂർണ്ണത എന്ന ലക്ഷ്യത്തിൽ എത്തി ച്ചേർന്നു കഴിഞ്ഞു. അങ്ങനെ ലക്ഷ്യ ത്തിൽ എത്തിച്ചേരുന്ന വെറും മനുഷ്യ രുടെ ഗണത്തിൽ ഒന്നാം സ്ഥാനമാണ് പരിശുദ്ധ കന്യകാമറിയത്തിനുള്ളത്. പിന്നീട് സഭ വിശുദ്ധരെന്ന് പ്രഖ്യാപിച്ച ആയിരക്കണക്കിന് വിശുദ്ധർ വിശുദ്ധ രെന്ന് പ്രഖ്യാപിക്കപ്പെടാതെ തന്നെ വിശു ദ്ധജീവിതം നയിച്ച് കടന്നു പോയ എണ്ണ മറ്റ മറ്റനേകർ. അക്കൂട്ടത്തിൽ, ക്രിസ്ത്യാ നികൾ മാത്രമല്ല അജ്ഞാതരായ, മന സ്സാക്ഷിക്കനുസരിച്ച് ജീവിച്ച് കടന്നു പോയ മറ്റനേകരും ഉൾപ്പെടുന്നു. ഇപ്പോൾ ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന നാമും തീർത്ഥ ടനത്തിലാണ്. ലക്ഷ്യത്തിൽഎത്തുമെന്ന പ്രതീക്ഷയോടെ നാം മുന്നേറുന്നു. നമ്മുടെ ഭവനമായ സഭയുടെ വിശുദ്ധി യിൽ ഭാഗഭാഗിത്വം നേടി നമ്മൾ മുന്നേ റുന്നു. അതിനാൽ നമ്മുടെ ഭവനം വിശു ദ്ധമാണ്.

#### ഉപസംഹാരം

പിതാവിൽ നിന്ന് രൂപപ്പെട്ട് യേശുക്രി സ്തുവിന്റെ ഹൃദയത്തിൽ നിന്ന് ഉത്ഭവിച്ച വിശ്വാസികളുടെ സമൂഹമായ സഭ വിശു ദ്ധമാണ്. അതൊരു തീർത്ഥാടക സമൂഹ മാണ്. അത് ലോകത്തിൽ നിന്ന്, ഭൗതിക തയിൽനിന്ന്, ഭൗതികതയുടെ തിന്മകളിൽ നിന്ന് വേർതിരിക്കപ്പെട്ടതാണ്. അത് പൂർണ്ണ തയിലേക്ക് കുതിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ആ സമൂഹം വിശുദ്ധമാണ്. അതാണ് സഭ. സഭ യിലെ ഓരോ അംഗവും വിശുദ്ധിയുടെ പാതയിൽ മുന്നേറിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. മുന്നേറുന്നു എന്നതുതന്നെയാണ് വിശുദ്ധി യുടെ ലക്ഷണം. അതിനാൽ സഭ വിശുദ്ധി

# ``നിങ്ങൾ കത്തോലിക്കരായി ത്വർന്നിരിക്കുന്നതിൽ അഭിമാനം കൊള്ളുവിൻ...





സതുമാർഗം അന്വേഷിച്ച് സതുസ ഭയിലേയ്ക്ക് പ്രവേശിച്ച ഒരു വലിയ സത്യാന്വേഷിയായിരുന്നു ദൈവദാസൻ ആർച്ചുബിഷപ്പ് മാർ ഈവാനിയോസ് മെത്രാപ്പോലീത്താ. കത്തോലിക്കാ സഭ യെക്കുറിച്ച് ആഴമായി പഠിക്കുകയും അത് ജീവിതത്തിൽ ബോധ്യമായി സ്വീകരിക്കുകയും ആ ബോധ്യത്തി നായി സ്വജീവിതം സമർപ്പിക്കുകയും ചെയ്ത വൃക്തിതാം. പുനരൈകൃ പ്രസ്ഥാനമെന്ന വിശ്വാസ നൗകയെ കത്തോലിക്കാ തീരത്തെത്തിച്ച ആ ധിക്ഷണാശാലിയുടെ കത്തോലിക്കാ സഭയെക്കുറിച്ചുള്ള ദർശനങ്ങളാണ് ഈ ലേഖനത്തിന്റെ ഉള്ളടക്കം.

#### കത്തോലിക്കാസഭയെ പ്രണയിച്ച മല ങ്കരക്കാരൻ

അകത്തോലിക്കാ പാരമ്പര്യത്തിൽ ജനിച്ചു വളർന്ന ഒരു വ്യക്തിയെ സംബ ന്ധിച്ചിടത്തോളം കത്തോലിക്കാസഭയോ ടുള്ള സമീപനം സ്വാഭാവികമായി നിഷേ ധാത്മകമായിരിക്കണം. എന്നാൽ അതിനു വിരുദ്ധമായി കത്തോലിക്കാ സഭയെ ഹൃദയ അടുപ്പത്തോടെ നോക്കിയ ഒരു സന്യാസശ്രേഷ്ഠനെ യാണ് മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവിൽ നാം കാണുന്നത്. അദ്ദേഹം ലോക

ത്തോട് വിളിച്ചു പറഞ്ഞു: "വലിപ്പ ത്തിലും ഭംഗിയിലും അതുല്യാവസ്ഥ അർഹിക്കുന്ന ഒരു മഹാഭദ്രാസനപ്പള്ളി യാണ് കത്തോലിക്കാ സഭയെന്നതിൽ പക്ഷാന്തരമില്ല." (തോമസ് മാർ അന്തോ ണിയോസ്, വിശ്വാസധോരണി, 160). കത്തോലിക്കാ സഭയാകുന്ന സ്നേഹകൂ ടാരത്തിൽ പ്രവേശിച്ച് അതിന്റെ സൗന്ദരും മതിയാവോളം ആസ്വദിച്ച ശേഷം ലോകത്തോട് അദ്ദേഹം പ്രഘോ ഷിച്ചു: "നിങ്ങൾ കത്തോലിക്കരായി തീർന്നിരിക്കുന്നതിൽ അഭിമാനം കൊള്ളുവിൻ." (പ്രഭീഷ് ജോർജ്ജ്, ജാഗ രുകനായ അജപാലകൻ, 190).

കത്തോലിക്കാ സഭയെന്ന മഹാഗോ പുരം അകലെനിന്ന് സസുക്ഷ്മം വീക്ഷിച്ച മാർ ഈവാനിയോസ് തിരു മേനി കത്തോലിക്കാ സഭാകൂട്ടായ്മയി ലേയ്ക്ക് പ്രവേശിച്ച് ആ സഭയുടെ സൗന്ദര്യം ആവോളം നുകർന്ന ഒരു യഥാർത്ഥ കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസി യാണ്. പുനരൈക്യ പ്രസ്ഥാനത്തിന്റെ രണ്ടാം വർഷം മൂവാറ്റുപുഴ വച്ചു നടന്ന കത്തോലിക്കാ കോൺഗ്രസിൽ മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവ് ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു: "ചേതസ്സമാകർഷവുമായ അതുല്യ രമണീയവുമായ ഒരു പൂങ്കാ വനം തന്നെയാണ് കത്തോലിക്കാ തിരു

സ്സഭ എന്നു പറയാം. നേത്രാഭിരാമങ്ങളും സുഗന്ധവാഹികളുമായി അതിൽ വിടർന്നു നിൽക്കുന്ന വിവിധ പുഷ്പ ങ്ങളെ കൺകുളിർക്കെ കണ്ടാനന്ദിക്കു ന്നതിനും, ആയുഷ്ക്കാലം അവിടെയി രുന്ന് പ്രഭാതസായാഹ്നവേളകളിലെ മന്ദ മാരുതനേറ്റു ആത്മസംയമനം ചെയ്യുന്ന തിനും അവസരമോ അവകാശമോ ലഭി ക്കുകയെന്നത് ഒരു മഹാഭാഗ്യമായി കരു തേണ്ടുന്നതത്രേ." (തോമസ് മാർ അന്തോണിയോസ്, വിശ്വാസധോരണി, 138). കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസവും കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ ജീവിതവും സൗഭാഗ്യമായി കരുതിയ വ്യക്തിയാണ് അദ്ദേഹം.

#### സത്യം തേടിയുള്ള യാത്ര

1653-ലെ കൂനൻകുരിശു സത്യ ത്തോടെ സാർവത്രിക സഭാ കൂട്ടായ്മ യിൽ നിന്നകന്നുപോയ മാർത്തോമ്മാശ്ലീ ഹായുടെ അപ്പസ്തോലിക പാരമ്പര്യം പേറുന്ന മലങ്കര സഭയിൽ ജനിച്ചു വളർന്ന വ്യക്തിയാണ് മാർ ഈവാനിയോ സ്. ദൈവത്തേയും അവിടുത്തെ സഭ യേയും ശ്വാസോച്ചാസം പോലെ സ്നേഹിച്ച ആ ബാലന്റെ ജീവിതയാത്ര സത്യസഭയെന്ന നൗക തേടിയുള്ള ഒര ന്വേഷണമായിരുന്നു. സത്യമറിയാനും സത്യത്തെപുൽകാനുമുള്ള അഭിവാജ്ഞ ആ മനസിൽ ബാല്യകാലംമുതലേ ഉണ്ടാ യിരുന്നു എന്ന് ജീവചരിത്രകാരന്മാർ സാക്ഷിക്കുന്നു.

വളരെ ചെറുപ്പത്തിൽത്തന്നെ കത്തോ ദൈവാലയങ്ങളെ അത്ഭു തത്തോടെ നോക്കിക്കണ്ട വ്യക്തിയാണ് മാർ ഈവാനിയോസ്. ചെറുപ്പകാലത്ത് സ്വന്തം മാതാവിന്റെ കരംപിടിച്ച് പത്തെ കത്തോലിക്കാ ദൈവാലയ ത്തിന്റെ മുന്നിലൂടെ നടന്നുപോകുമ്പോൾ ആ മാതാവ് മന്ത്രിച്ച വാക്കുകൾ ആ കുഞ്ഞു മനസ്സിൽ കത്തോലിക്കാ സഭ യെന്ന ചിന്തയ്ക്ക് തിരികൊളുത്തി: "മക നേ, അതാണ് സത്യസഭ." മാർത്തോമ്മാ ശ്ലീഹായുടെ അപ്പസ്തോലിക പാരമ്പ ര്യം പേറുന്ന തന്റെ മാതൃസഭയും സാർവത്രികമായ കത്തോലിക്കാ സഭയും തമ്മിലുള്ള ഒരു താരതമ്യ പഠനം പ്രായോഗികമായി നടത്തിയ വ്യക്തിയാണ് അദ്ദേഹം. വ്യവഹാരങ്ങ ളിൽ വീർപ്പുമുട്ടിയിരുന്ന മാതൃസഭയുടെ പ്രേഷിത തീക്ഷ്ണത കുറഞ്ഞുപോ യെന്നു തിരിച്ചറിഞ്ഞ് പരിഹാരമാർഗ ങ്ങൾ തേടിയുള്ള അദ്ദേഹത്തിന്റെ അന്വേ ഷണം അവസാനിച്ചത് കത്തോലിക്കാ സഭയെന്ന സാർവത്രിക സഭാകൂട്ടായ്മ യിലായിരുന്നു. (മാർ ഈവാനിയോസ്, ഗിരിദീപം). കുറവുകൾ ചികഞ്ഞ് കുറ്റ പ്പെടുത്താനുള്ള പഠനമല്ല, മറിച്ച്, നിറവു കൾ കണ്ടെത്തി നെഞ്ചോട് ചേർക്കാ നുള്ള ആവേശമായിരുന്നു ആ പഠനങ്ങ ളുടെ പിന്നിലുണ്ടായിരുന്നത്.

#### സത്യം പുൽകാനുള്ള പഠനം

മലങ്കര സഭയിലെ പ്രഥമ എം.എ. അച്ചന്റെ പഠനം വെറുമൊരു അക്കാദമിക മികവു തേടിയുള്ള യാത്രയായിരുന്നില്ല, മറിച്ച് സത്യം തേടിയുള്ള തീർത്ഥയാത്ര യായിരുന്നു. ചരിത്രത്തിന്റെ വേരുകൾ തേടിയുള്ള യാത്രയിൽ അദ്ദേഹം സത്യത്തെ പുൽകിയത് ഹൃദയത്തിൽ മാത്രമായിരുന്നില്ല, മറിച്ച് ജീവിതത്തിലാ യിരുന്നു. "സുറിയാനി ക്രിസ്ത്യാനികൾ നെസ്തോറിയരായിരുന്നോ?" എന്ന അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ ബിരുദാനന്തര ബിരുദ പ്രബന്ധം സത്യം തേടി യുള്ള യാത്രയുടെ നേർക്കാഴ്ചയായിരുന്നു. തന്റെ പഠനം ജീവിതത്തിനായിരുന്നു എന്ന് പിൽക്കാല ചരിത്രം സാക്ഷ്യപ്പെ ടുത്തുന്നു. സത്യം തേടിയുള്ള അന്വേ ഷണം പുസ്തകവായനയിൽ നിന്ന്

അനേ കരു മായുള്ള സംഭാഷണ ത്തിലേയ്ക്കും സംവാദത്തിലേയ്ക്കും വഴിമാറിയപ്പോൾ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ജീവിതം കോട്ടയത്തു നിന്നും സെറാപൂ രിലേയ്ക്ക് പറിച്ചു നട്ടു. ക്ലാസ് മുറിക ളിലും ക്ലാസ്മുറികൾക്ക് പുറത്തും സത്യ ത്തെക്കുറിച്ചുള്ള സംവാദങ്ങൾക്കായി അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഹൃദയവാതിൽ എപ്പോഴും തുറന്നിട്ടിരുന്നു. വി. അഗസ്റ്റി നെപ്പോലെ, സത്യത്തെപുൽകുന്നതുവരെ മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവിന്റെ മനസ്സ് അസ്വസ്ഥമായിരുന്നു.

അറിവിൽ നിന്ന് ബോധ്യത്തിലേ യാത്ര സന്യാസത്തിൽ സ്ഫുടംചെയ്ത് എടുത്തതുകൊണ്ടാണ്



പ്രതിസന്ധികളെ തരണം ചെയ്തും സത്യത്തെ പുൽകാൻ അദ്ദേഹത്തിനു സാധിച്ചത്. മുണ്ടന്മലയുടെ നെറുകയിൽ വച്ചു നേടിയ ആത്മീയ ഔന്നത്യം, നല്ലനിലം കണ്ടെത്തി അതു വാങ്ങാ നായി സകലതും ഉപേക്ഷിക്കുന്ന സ്വർഗ രാജ്യത്തിന്റെ വ്യാപാരിയെ അനുകരി ക്കാൻ ഈവാനിയോസ് എന്ന സന്യാസ വരുനെ പ്രാപ്തനാക്കി. ആത്മനൊമ്പര ങ്ങളോടെ നടത്തിയ ആ മലയിറക്കം ഭൗതീക നേട്ടം തേടിയുള്ള യാത്രയായി രുന്നില്ല. ഒഴിഞ്ഞ കീശയുമായി മലയിറ ങ്ങിയ ആ ഋഷിവര്യൻ അനന്തപുരിയുടെ വിരിമാറിൽ കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ശീതളചായയിൽ വിശ്രമിച്ചപ്പോൾ അനു

ഭവിച്ചത് കാറ്റുംകോളും ശമിച്ച മഹാസ മുദ്രത്തിന്റെ ശാന്തതയായിരുന്നു. കത്തോ ലിക്കാ സഭയെ വരിച്ചുകൊണ്ട് സത്യത്തെ ആശ്ലേഷിക്കാനായി എടുത്ത തീരുമാന ത്തിന് തന്റെ ജീവന്റെ വില നൽകിയ മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവിനെ അത്ഭുതാദര വോടുകൂടെ മാത്രമെ നമുക്ക് നോക്കിക്കാ ണാൻ സാധിക്കുകയുള്ളൂ.

#### മാർ ഈവാനിയോസ് കണ്ട കത്തോലിക്കാ സഭ

ഇരുപതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ പ്രാരംഭകാ ലത്തെ കത്തോലിക്കാ സഭ പരമ്പരാഗത ശൈലിയും ചിന്താധാരകളും ഭരണക്രമ ങ്ങളും കൊണ്ട് വളരെ വ്യവസ്ഥാപിത മായ ഒരു സംവിധാനമായിരുന്നു. മാർപാപ്പാമാരുടെ പരമാധികാരത്തിൻ കീഴിൽ ലത്തീൻ സഭയുടെ മേൽക്കോ യ്മയിൽ നിലനിന്നിരുന്ന വിവിധ പ്രാദേ ശിക സഭകളുടെ കൂട്ടായ്മ ആയിരുന്നു അത്. അകത്തോലിക്കാ സഭാ പശ്ചാത്ത ലത്തിൽ ജനിച്ചു വളർന്ന മാർ ഈവാനി യോസ് പിതാവിനെ സംബന്ധിച്ച് ഉൾക്കൊള്ളുവാൻ പ്രയാസമേറിയ ഒരു സഭാ ദർശനമായിരുന്നു അത്. പ്രത്യേ കിച്ച് സഭാവൃക്തിത്വം സംരക്ഷിക്കാ നായി നൂറ്റാണ്ടുകളായി പടപൊരുതിയ ധീരചരിത്രമുള്ള മലങ്കരസഭയ്ക്ക് മറ്റൊരു സഭയിൽ ലയിക്കുന്നതോ, അതിനു അനു രൂപപ്പെടുന്നതോ അചിന്ത്യമായ കാര്യമാ യിരുന്നു. അന്നത്തെ സഭാശാസ്ത്രവും കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ രീതികളും സഭകളുടെ കൂട്ടായ്മയുടെ സാർവത്രി കത എത്രമാത്രം ഉറപ്പാക്കും എന്ന് ഏവരും സംശയിച്ചിരുന്നപ്പോഴും മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവിന് വ്യക്തമായ ബോധ്യമുണ്ടായിരുന്നു. കത്തോലിക്കാ സഭയിൽ സഭാപരമായ തനിമ സംരക്ഷി ച്ചുകൊണ്ടുള്ള പുനരൈക്യം സാധ്യമാ ണെന്ന് അദ്ദേഹം ഉറച്ചു വിശ്വസിക്കാ നുള്ള കാരണം, അദ്ദേഹത്തിന്റെ ആഴ മായ പഠനങ്ങൾ തന്നെയായിരുന്നു.

ദൈവശാസ്ത്ര ചിന്തകൾ ആഴത്തിൽ മനസിലാക്കിയിരുന്ന മാർ ഈവാനി യോസ് പിതാവിനെ ഏറെ സ്വാധീനിച്ച സഭാ ദൈവശാസ്ത്രജ്ഞൻ ബനഡിക്ട് 15–ാമൻ മാർപാപ്പയായിരുന്നു. കത്തോ ലിക്കാ സഭയിലെ ലത്തീൻമേൽക്കോ യ്മയെ ആകുലതയോടെ നോക്കിക്കണ്ടി രുന്നു പൗരസ്തൃസഭകളോട് മാർപാപ്പാ പ്രഖ്യാപിച്ചു: "ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭ ലത്തീനല്ല, സ്ലാവല്ല, ഗ്രീക്കുമല്ല, പ്രത്യുത

കാതോലികമാണ്." ആധുനിക സഭാശാ സ്ത്രത്തിലെ വിപ്ലവകരമായ ഈ പ്രഖ്യാ പനം മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവിനു നൽകിയ ആത്മവിശ്വാസം വലുതായിരു ന്നു. അതുകൊണ്ടാണ് പുനരെക്യപ്പെ ടാനായി അന്ത്യോക്കയിലെ സുറിയാനി കത്തോലിക്കാസഭയെയോ, മാർത്തോ മമാശ്ലീഹായുടെ പാരമ്പര്യം പേറുന്ന സീറോ മലബാർ സഭയേയോ, ആ കാല ഘടത്തിലെ സുഗമമാർഗ്ഗമായ ലത്തീൻസഭയേയോ തെരഞ്ഞെടു ക്കാതെ ക്രിസ്തുവിന്റെ വികാരിയും റീശ്പാത്രിയർക്കീസുമായ റോമാ മാർപാ പ്പയുമായി നേരിട്ട് പുനരെക്യം നടത്തി യത്. അതിനു പിന്നിൽ കത്തോലിക്കാ സഭയെക്കുറിച്ച് ചില അടിസ്ഥാന ബോധ്യങ്ങൾ മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവിന് ഉണ്ടായിരുന്നു എന്നതാണ് യാഥാർത്ഥ്യം.

**കത്തോലിക്കാസഭയെന്ന മരാ**: മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവ് കത്തോലിക്കാ സഭയെ ഉപമിക്കുന്നത് പടർന്നു പന്ത ലിച്ചു നിൽക്കുന്ന ഒരു മരത്തോടാണ്. അതിലെ ഓരോ ശാഖയും ഓരോ വൃക്തിഗത സഭകളാണ്. പ്രാദേശിക സഭകളെ അദ്ദേഹം വിശേഷിപ്പിക്കുന്നത് "കത്തോലിക്കാ സഭാ ശാഖ" (പ്രഭീഷ് ജോർജ്ജ്, ജാഗരൂകനായ അജപാലകൻ, 185) എന്നാണ്. ഉദാ. അന്ത്യോഖ്യായിലെ കത്തോലിക്കാ സഭാശാഖ, ഭാരതത്തിലെ കത്തോലിക്കാ സഭാ ശാഖ. പരസ്പരം സജീവമായി കൂട്ടിച്ചേർക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ശാഖകൾ തായ്ത്തടിയായ ക്രിസ്തുവി നോടും ക്രിസ്തുവിന്റെ വികാരിയായ റോമാ മെത്രാനോടും ഒട്ടിച്ചേർന്നു നിൽക്കുമ്പോൾ ഈ ലോകത്തിൽ സുവി ശേഷത്തിന്റെ ഫലങ്ങൾ ധാരാളമായി പുറപ്പെടുവിക്കാൻ സാധിക്കും.

രക്ഷയുടെ നൗക: ആത്മാക്കളെക്കു റിച്ചുള്ള തീക്ഷ്ണത മാർ ഈവാനിയോ സിൽ രൂഢമൂലമായിരുന്നു. അതായി രുന്നു അദ്ദേഹത്തെ തീക്ഷ്ണതയുള്ള ഒരു മിഷണറിയാക്കി മാറ്റിയത്. അദ്ദേ ഹത്തെ സംബന്ധിച്ചു രക്ഷപ്രാപിക്കാൻ ദൈവം സ്ഥാപിച്ചതും ഏറ്റവും ഉറപ്പുള്ള തുമായ മാർഗം കത്തോലിക്കാ സഭയാ ണ്. ആത്മാക്കളുടെ രക്ഷയ്ക്കായുള്ള പ്രേഷിതപ്രവർത്തനം ആഗോളതല ത്തിൽ നടത്തുന്നതും കത്തോലിക്കാ സഭയാണെന്ന തിരിച്ചറിവാണ് അദ്ദേ ഹത്തെ കത്തോലിക്കാ പുനരെക്യ ത്തിലെത്തിച്ചത്. പുനരൈക്യ പ്രസ്ഥാനം വിജയത്തിലെത്തിക്കാനായി ആത്മാർ

പ്പണം നടത്താൻ അദ്ദേഹത്തെ പ്രേരിപ്പി ച്ചതും ആത്മാക്കളുടെ രക്ഷയെക്കുറി ച്ചുള്ള ഈ ചിന്തയായിരുന്നു. "ദൈവമ ഹത്വത്തിനും ആത്മാക്കളുടെ രക്ഷ യ്ക്കും, കത്തോലിക്കാ പുനരൈകൃം അപരിത്യാജ്യമാണെന്നു നമുക്കു ബോധ്യം ഉണ്ടായിരുന്നതുകൊണ്ട് ഏതു പ്രയാസങ്ങളേയും അഭിമുഖീകരിച്ചു കൊണ്ട് മുമ്പോട്ടു പോകുക എന്നു തന്നെ നാം ദൂഢനിശ്ചയം ചെയ്തു." (പ്രഭീഷ് ജോർജ്ജ്, ജാഗരൂകനായ അജ പാലകൻ, 185).

വിശുദ്ധരുടെ മാതാവ്: തിരുസഭ വിശുദ്ധമെന്ന് നാം പ്രഖ്യാപിക്കുമ്പോൾ ദൈവസ്ഥാപിതമായ സഭയിൽ ദൈവ ജനത്തെ വിശുദ്ധീകരിക്കാനുള്ള വിവിധ കൂദാശകൾ സ്ഥാപിച്ചുകൊണ്ട് നിരന്തരം വിശുദ്ധീകരിക്കുന്ന പ്രക്രിയ സഭയിൽ തുടർന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നു നാം മനസിലാക്കുന്നു. അനേകം വിശുദ്ധ ജീവിതങ്ങൾക്ക് ജന്മം നൽകാൻ കത്തോ ലിക്കാ സഭയെന്ന മാതാവിനു സാധി ക്കുന്നതും അതിനാലാണ്. "മനുഷ്യ വർഗത്തെ പ്രാചീനാർവ്വാചീനകാലങ്ങളി ലേയ്ക്കായി കൈപിടിച്ചു നടത്തുകയും ആത്മോൽക്കർഷചിന്തയിൽ അതിനെ ആറാടിക്കുകയും, ഭൂവാസികൾക്ക് ഇഹ ത്തിൽ വച്ചുതന്നെ സ്വർഗ്ഗീയാനുഭൂതിയെ ഉളവാക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ലോകത്തിലെ ഏകസ്ഥാപനം അതൊന്നുമാത്രമത്രെ." കത്തോലിക്കാസഭ ലോകത്തിന് പ്രദാനം ചെയ്യുന്നത് സ്വർഗത്തിന്റെ അനുഭൂതിയാണ്.

മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവ് കത്തോലിക്കാ സഭയെ വിശുദ്ധരുടെ മാതാവെന്നാണ് വിശേഷിപ്പിക്കുന്നത്. കത്തോലിക്കാസഭയിലെ വിശുദ്ധരോട് ഒരു പ്രത്യേക ഹൃദയ അടുപ്പം അദ്ദേഹ ത്തിനു പുനരൈക്യത്തിനു മുമ്പു തന്നെ ഉണ്ടായിരുന്നു. "വിവിധ രാജ്യക്കാരും ഭാഷക്കാരുമായി ദൈവഹിതാനുവർത്തി കളെന്നുള്ള മഹാബിരുദം സമ്പാദിച്ചു പുണ്യപദം നേടിയ സർവ വിശുദ്ധരും അവിടെ അണിനിരന്നു നിൽക്കുന്നതിനെ നിങ്ങൾ കണ്ടിട്ടുണ്ടാകും.... പ്രാപഞ്ചികാ ഢംബര ജീവിതത്തിന്റെ നിരർത്ഥക തയെ ഇഗ്നേഷ്യസ് ലയോള, ഫ്രാൻ സിസ് അസീസ്സി, ബനഡിക്റ്റോസ്, ബസേലിയോസ്, പക്കോമിയോസ്, അന്തോണിയോസ് ആദിയായ സന്യാസ വര്യന്മാർ ഒരിടത്തുനിന്നു ഭംഗിയായി വര ച്ചുകാണിക്കുമ്പോൾ ലൗകികാത്യുന്നത സോപാനങ്ങളിൽ ഇരുന്നുകൊണ്ടും ഈശ്വരസേവനം ചെയ്യാമെന്ന് ഹെന്റി,

ലൂയി മുതലായ പുണ്യവാന്മാരുടെ പട്ടി കയിൽ പേർ പതിയപ്പെട്ടിട്ടുള്ള പരേത രായ ചക്രവർത്തിമാർ മറ്റൊരിടത്തുനിന്നു മഹാരാജാക്കന്മാരോടായി സുവിശേഷം പ്രസംഗം ചെയ്യുന്നു."(തോമസ് മാർ അന്തോണിയോസ്, വിശ്വാസധോരണി, 161-162). കത്തോലിക്കാ പുനരെക്യം വിശുദ്ധരുമായുള്ള സംസർഗത്തിനുള്ള വേദികൂടിയായിട്ടും മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവ് കണ്ടിരുന്നു.

സാർവത്രികമായ പ്രേഷിതശു ശ്രൂഷ: കത്തോലിക്കാ സഭയെക്കുറിച്ച് മാർ ഈവാനിയോസിനുണ്ടായ മതിപ്പിനു മറ്റൊരുകാരണം, ലോകവ്യാപകമായി ചെയ്തുകൊണ്ടിരുന്ന സുവിശേഷ പ്രവർത്തനങ്ങളായിരുന്നു. ഇരുപതു നൂറ്റാണ്ടുകളോളം സുവിശേഷം വെളിച്ചം മറച്ചുവച്ചിരുന്ന മാർത്തോമ്മാ ക്രിസ്ത്യാ നികളുടെ അക്ഷന്ത്യമായ തെറ്റിനെക്കു റിച്ച് വിലപിച്ച അദ്ദേഹം ഇക്കാര്യത്തിൽ പ്രത്യേകിച്ച് ഭാരതസുവിശേഷവത് ക്കരണ പ്രവർത്തനങ്ങൾക്കായി കാര്യ മാത്ര പ്രസക്തമായ എന്തെങ്കിലും ചെയ്യ ണമെന്ന് തീവ്രമായി ആഗ്രഹിച്ചു. സെറാ പൂർവാസകാലത്തു കത്തോലിക്കാ സഭ യിലെ മിഷണറിമാരുടേയും അകത്തോ ലിക്കാ സഭയിലെ മിഷണറിമാരുടെയും ശൈലികളെക്കുറിച്ചു അദ്ദേഹം താരത്മ്യ പഠനം നടത്തിയിരുന്നു. (മാർ ഈവാനി യോസ്, ഗിരിദീപം). അതിൽ നിന്ന് ആദർശത്തിൽ ഐക്യരൂപവും പ്രവർ ത്തനത്തിൽ അച്ചടക്കവുമുള്ള കത്തോ ലിക്കരായ മിഷണറിമാരുടേയും പ്രവർ ത്തനശൈലി ഏറെഫലവത്താണെന്ന് അദ്ദേഹത്തിനു ബോധ്യപ്പെട്ടു. "നിങ്ങൾ പോയി നാനാജാതികൾക്കും സുവി ശേഷം പ്രസംഗിപ്പീൻ എന്ന നമ്മുടെ കർത്താവിന്റെ അന്ത്യശാസനയുണ്ടായ കാലംമുതൽ ഇന്നെയോളം കത്തോ ലിക്കാ തിരുസ്സഭയുടെ രക്ഷണീയ സ്വരം എല്ലാ ഭാഷകളിലും സ്ഥലങ്ങളിലും പട്ട ണങ്ങളിലും കേവലം കുഗ്രാമങ്ങളിലും ഉഷ്ണമേഖലയെന്നോ ശീതമേഖല യെന്നോ പരിഷ്കൃതരെന്നോ അപരി ഷ്കൃതരെന്നോ ഉള്ള വൃത്യാസം കൂടാതെ സദാപി ഘോഷിച്ചുവരുന്നു." (പ്രഭീഷ് ജോർജ്ജ്, ജാഗരൂകനായ അജ പാലകൻ, 45). കത്തോലിക്കാസഭയുടെ പ്രേഷിത ദർശനവും ശൈലിയും സ്വായ ത്തമാക്കാൻ മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവ് ഏറെ ആഗ്രഹിച്ചത്.

കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ ബഹു സ്വരത: വൈവിധ്യങ്ങളെ പുൽകുന്ന താണ് കത്തോലിക്കാസഭയുടെ സൗന്ദ വൃതൃസ്തമായ ഭാഷകൾ, സംസ്ക്കാരങ്ങൾ, ആരാധനക്രമാനുഷ്ഠാ നങ്ങൾ, ആചാരരീതികൾ ഇതെല്ലാം കത്തോലിക്കാസഭയിലെ ബഹുസ്വരത യുടെ യാഥാർത്ഥ്യങ്ങളാണ്. മാർ ഈവാ നിയോസ് പിതാവ് ലോകത്തോട് സാക്ഷ്യപ്പെടുത്തി: "ക്രിസ്തുവിന്റെ മണ വാട്ടിയായ സഭ അവളുടെ ആരാധനാക്ര മങ്ങളിൽ വിവിധ വർണ വിഭൂഷിതയാ ണ്." (തോമസ് മാർ അന്തോണിയോസ്, വിശ്വാസധോരണി, 172). ഈ വൈവിധ്യ ങ്ങളുള്ളപ്പോഴും ഈ സഭ ഏകസഭയാ ണ്. "ലോകത്തിൽ എവിടെയും വ്യാപ രിച്ചിരിക്കുന്ന കത്തോലിക്കാസഭയുടെ ഏതു ഭാഗത്തും തിരുസഭ ഉപദേശിക്കു കയും പഠിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന വിശ്വാ സസത്യങ്ങൾ ഒന്നു തന്നെയാണ്. എന്നാൽ കത്തോലിക്കാസഭ കാലദേശാ വസ്ഥകളെ ആശ്രയിച്ച് അനേകം ശതാ ബ്ദങ്ങളായി വളർന്നിട്ടുള്ളതാകയാൽ, സഭയുടെ എല്ലാഭാഗങ്ങളിലും ആരാധനാ രീതി, ആചാരാനുഷ്ഠാനങ്ങൾ എന്നിവ സംബന്ധിച്ച് ഐകരൂപ്യം കാണുന്നില്ല." (പ്രഭീഷ് ജോർജ്ജ്, ജാഗരൂകനായ അജ പാലകൻ, 113). കത്തോലിക്കാ സംസർഗ ത്തിലൂടെ ഒരു വ്യക്തിഗത സഭയ്ക്ക് അവ ളുടെ തനിമ നഷ്ടപ്പെടുന്നില്ലെന്ന ബോധ്യം മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാ വിനുണ്ടായിരുന്നു.

കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ വിവിധങ്ങ ളായ റീത്തുകൾ അവയുടെ തനിമ നഷ്ട പ്പെടുത്തരുതെന്ന് സഭയ്ക്ക് നിർബന്ധമു ണ്ട്. ഈക്കാര്യത്തിൽ കത്തോലിക്കാസ ഭയുടെ ദർശനമെന്തെന്ന് മാർ ഈവാനി യോസ് പിതാവ് വലിയനോമ്പുകാലത്തെ അനുഷ്ഠാനത്തെ സംബന്ധിച്ചുള്ള ഇട യലേഖനത്തിൽ ഏഴുതിച്ചേർത്തു. "ഓരോ റീത്തിലും മേൽപട്ടക്കാരും, പട്ട ക്കാരും, ജനങ്ങളുമുണ്ട്. വി. കുർബാന മുതലായ കൂദാശകൾ നടത്തുന്ന വിധം, പ്രാർത്ഥന, ദൈവാരാധന, നോമ്പ് മുത ലായവ നിർവഹിക്കുന്ന രീതി, എന്നിവ യെല്ലാം ഓരോ റീത്തിനും പ്രത്യേകമാ യിട്ടുള്ളതാണ്. ഓരോ റീത്തിന്റേയും അനുഷ്ഠാന സമ്പ്രദായങ്ങൾ കൃത്യ മായും ശരിയാംവണ്ണവും പാലിക്കണ മെന്നും റീത്തുകൾ തമ്മിൽ സമ്മിശ്രപ്പെ ടുത്തിക്കൂടായെന്നും തിരുസഭ നിഷ് ക്കർഷിക്കുന്നു." (പ്രഭീഷ് ജോർജ്ജ്, ജാഗരൂകനായ അജപാലകൻ, 113).

മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവിനെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം പുനരെക്യ പ്രസ്ഥാനത്തെ കത്തോലിക്കാ സഭ സ്വീകരിച്ച രീതി സഭകളുടെ വൈവിധ്യ ത്തെയും വ്യക്തിത്വത്തെയും അംഗീക രിക്കുന്ന ഒരു സഭാദർശനമായിരുന്നു. "ലോകമെങ്ങുമുള്ള കത്തോലിക്കരോടു ചേർന്ന് ഞങ്ങൾ നിലകൊള്ളുന്നു. എന്ന ല്ലാതെ വേറെ യാതൊരു മാറ്റവും ഞങ്ങൾ വരുത്തിയിട്ടില്ല. പലപല തല മുറകളായി ഞങ്ങൾ പാലിച്ചിരുന്ന ആചാ രങ്ങളെ കൈവെടിയേണ്ടതായൊരു പ്രശ്നവും ഉണ്ടായിട്ടില്ല. ഉണ്ടാകുന്നുമി ല്ല. വിഭിന്നങ്ങളായ കത്തോലിക്കാ പൗരസ്തൃ സഭകളോടു തിരുസിംഹാ സനം തുടർച്ചയായി അനുഷ്ഠിക്കുന്ന നയവും ഇതുതന്നെ." (തോമസ് മാർ അന്തോണിയോസ്, വിശ്വാസധോരണി, 172). അതേസമയം കാലദേശങ്ങൾക്കു നുസരിച്ചുള്ള അനുരൂപണങ്ങൾ വിശ്വാ സത്തിന്റെ പ്രഘോഷണത്തിലും അനു ഷ്ഠാനത്തിലും ജീവിതക്രമത്തിലും വരു ത്തേണ്ടത് അനിവാര്യമാണെന്ന് അദ്ദേഹ ത്തിനു ബോധ്യമുണ്ടായിരുന്നു. "കത്തോ ലിക്കാ സഭ അതിന്റ് പേരു സൂചിപ്പിക്കു ന്നതുപോലെ ഒരിടത്തും അതു അന്യ യല്ല (നിരാധാരയല്ല). ഭാരത്തിലും അങ്ങ നെയെന്നു കാണിക്കാനായി തിരുസഭാ ദ്ധ്യക്ഷന്മാരുടെ നേതൃത്വത്തിൽ അതിപു രാതനവും പ്രശസ്തവുമായ ഭാരതീയ സംസ്ക്കാരത്തെ സുവിശേഷ പ്രകാശ ത്താൽ ശോഭിപ്പിക്കാൻ നമുക്ക് കടമയു ണ്ട്." (പ്രഭീഷ് ജോർജ്ജ്, ജാഗരൂകനായ അജപാലകൻ, 149).

സഭയുടെ ഏകത്വം: ക്രിസ്തുവിന്റെ സഭ ഒന്നുമാത്രമെയുള്ളു. "ദൈവം ഒന്നുമാത്രമുള്ളതുപോലെ സത്യസഭയും ഒന്നുമാത്രമേ ഉള്ളൂ."(തോമസ് മാർ അന്തോണിയോസ്, വിശ്വാസധോരണി, 138). അതുകൊണ്ട് തന്നെ സഭയിലെ വിഭജനങ്ങൾ വേദനാജനകം മാത്രമല്ല, സഭയുടെ സ്വഭാവത്തിനു ചേരാത്തതാ ണ്. സഭയുടെ ഐക്യം ഉറപ്പാക്കുന്ന കൂട്ടായ്മ സഭകൾ തമ്മിലുണ്ടാകേണ്ടത് അനിവാര്യമാണെന്ന് മാർ ഈവാനി യോസ് പിതാവ് വിശ്വസിച്ചിരുന്നു. സഭ യിലെ ഐക്യത്തിനു ഭൂമിയിലെ കേന്ദ്രം ക്രിസ്തുവിന്റെ വികാരിയും റോമാസിം ഹാസനത്തിൽ വാഴുന്ന മാർപാപ്പാ തിരു മേനിയാണ്. അതുകൊണ്ട് റോമാസിം ഹാസനവുമായുള്ള ദൃശ്യമായ ഐക്യം ഏതൊരു സഭയുടേയും കാതോലികത്വ ത്തിന്റെ ഉറപ്പാണ്. "കാതോലികത്വ ത്തിന്റെ ശരിയായ രൂപം എപ്പോഴും വിശുദ്ധ സിംഹാസനത്തോട് യോജിച്ചി രിക്കും. സഭയോടൊത്തു ചിന്തിക്കുക എന്നതത്രെ ഒരു കത്തോലിക്കന്റെ മുദ്രാ വാക്യം." (തോമസ് മാർ അന്തോണി യോസ്, വിശ്വാസധോരണി, 173).

സഭയുടെ ഐകൃത്തിനുവേണ്ടി എല്ലാവരും പരിശ്രമിക്കണം. സ്വാർത്ഥചി ന്തയും മാത്സര്യബുദ്ധിയും ഉപേക്ഷി ക്കാൻ ഏവരും തയ്യാറകണം. "ക്രിസ്തു വിൽ നാം എല്ലാവരേയും സ്നേഹി ക്കുന്ന പക്ഷം – പ്രത്യേകിച്ച് അപൂർണ മായെങ്കിലും ക്രിസ്തുവിനെ അനുഗമി ക്കുന്നവരെ കൂടുതൽ സ്നേഹിക്കുന്ന പക്ഷം - അവരെല്ലാവരും വിശ്വാസ ത്തിന്റെ ഭവനത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്ന ആ സുദിനം വേഗം വന്നണയുന്നതിനായി കഴിയും വിധം നാമെല്ലാവരും പരിശ്രമി ക്കും. കത്തോലിക്കാ സഭയിൽ നിന്നും വേർപെട്ടു നിൽക്കുന്ന ക്രിസ്തീയ സഹോദരങ്ങളെയും അവരുടെ പ്രത്യേക പ്രശ്നങ്ങൾ പരിഹരിക്കുന്ന തിനും നാം യത്നിക്കണം." (തോമസ് മാർ അന്തോണിയോസ്, വിശ്വാസധോ രണി, 174). കത്തോലിക്കാ പുനരെക്യ ത്തിനായി ഏവരും തീക്ഷ്ണമായി പരി ശ്രമിക്കണമെന്ന് മാർ ഈവാനിയോസ് പിതാവ് എപ്പോഴും ആഗ്രഹിച്ചിരുന്നു. ഒരി ടയനും ഒരു തൊഴുത്തുമാകുന്ന കത്തോ ലിക്കാസഭയെയാണ് മാർ ഈവാനി യോസ് പിതാവ് സ്വപ്നം കണ്ടത്.

#### ഉപസംഹാരം

കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസത്തിന്റേയും കത്തോലിക്കാ സഭയുടേയും ശ്രേഷ്ഠത ആഴത്തിൽ ബോധ്യമായിരുന്ന വ്യക്തി യായിരുന്നു മാർ ഈവാനിയോസ് മെത്രാ പ്പോലീത്താ. കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ വൈവിധ്യത്തേയും ഏകത്വത്തേയും അത്ഭുതാദരവുകളോടെ നോക്കി നിന്ന അദ്ദേഹം വിശുദ്ധി പ്രദാനം ചെയ്യുന്ന തിരുസഭയിൽ സ്വർഗത്തിന്റെ അനുഭവം ആരാധനയിലൂടേയും പ്രേഷിതശുശ്രൂഷ കളിലൂടേയും അനേകർക്ക് പകർന്നു കൊടുക്കാൻ തീവ്രമായി ആഗ്രഹിച്ചു. ഈ സിംഹാസനപള്ളിയിലേയ്ക്ക് ഏവ രേയും ആനയിക്കണമെന്നും എല്ലാവരും ഐക്യത്തോടെ ആയിരിക്കണമെന്നും ദൈവസന്നിധിയിൽ കണ്ണുനീരോട് പ്രാർത്ഥിച്ച വ്യക്തിയാണ് മാർ ഈവാനി യോസ് തിരുമേനി. ഇന്ന് ദൈവസന്നിധി യിൽ കത്തോലിക്കാ പുനരെകൃത്തിനു വേണ്ടി ആ പുണൃപിതാവ് മാദ്ധ്യസ്ഥം വഹിച്ചു പ്രാർത്ഥിക്കുന്നു.



ആമുഖം

കത്തോലിക്കാ സഭയ്ക്ക് ധാർമ്മിക വിഷയങ്ങളിൽ തനതായ പ്രബോധനവും സമീപനങ്ങളുമുണ്ട്. കത്തോലിക്കാ സഭയെ ഇതര സഭാസമൂഹങ്ങളിൽ നിന്നു വൃതിരിക്തമാക്കുന്ന വസ്തുത കളിൽ പ്രാധാന്യമർഹിക്കുന്ന മേഖല കളിൽ ഒന്നത്രേ സഭയുടെ ധാർമ്മിക പ്രബോധനം. കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ധാർമ്മികപ്രബോധനത്തിലെ ഏതാനും അടിസ്ഥാനതത്വങ്ങളും മേഖലകളും അവതരിപ്പിക്കുകയാണ് ഈ ലേഖനത്തി ന്റെ ലക്ഷ്യം.

#### മനുഷ്യമഹത്വവും മാഹാത്മ്യവും തുല്യതയും

ദൈവത്തിന്റെ ഛായയിലും സാദൃശ്യ ത്തിലും സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന മനുഷ്യർ (ഉല്പ. 1: 26) എല്ലാവരും തുല്യരാണ്. വർണമോ, വർഗമോ, ജാതിയോ, സ്ത്രീപുരുഷ ഭേദമോ, ഒന്നും ഒരു വ്യക്തിയെ മറ്റൊരു വ്യക്തിയിൽ നിന്ന് കുറഞ്ഞവനോ/ കുറഞ്ഞവളോ, കൂടിയവനോ/കൂടിയവളോ ആക്കുന്നില്ല. സകല മനുഷ്യരും തമ്മിലുള്ള സത്താ പരമായ സമത്വവും അതിനെ അടി സഭയുടെ പ്രബോധനത്തിന്റെ അടിസ്ഥാ നമാണ് (സഭ ആധുനികലോകത്തിൽ, 29). സഭയെ സംബന്ധിച്ച് ഇതൊരു താത്വിക ദർശനം മാത്രമല്ല, പ്രായോഗിക സമീപനത്തിന്റെ വിഷയവുമാണ്. മനുഷ്യന്റെ അന്തസ്സും മാഹാത്മ്യവും സഭയുടെ അടിസ്ഥാന ദർശനമാണ്. മനുഷ്യന്റെ അന്തസ്സ് അവനോടുള്ള സമീപനങ്ങളിലും പരിഗണനയിലും എപ്പോഴും ഉണ്ടായിരിക്കണമെന്ന് സഭ വൃക്തമാക്കുന്നുണ്ട്. സഭയുടെ വൃക്തി യോടും സമൂഹത്തോടുമുള്ള സമീപന ങ്ങളുടെ ദിശ നിർണയിക്കുന്നതും മനുഷ്യന്റെ മാഹാത്മ്യം സംബന്ധിച്ച് ബോധ്യം തന്നെയാണ്. വിശ്വാസമോ മതമോ, ജാതിയോ വർണമോ, ഭാഷയോ ദേശമോ പരിഗണിക്കാതെ മനുഷ്യനെ ശുശ്രൂഷിക്കാൻ സഭയെ എന്നും സന്നദ്ധ യാക്കിയതും മനുഷ്യന്റെ മഹത്വം സംബന്ധിച്ച വിശ്വാസമാണ്.

ദൈവത്തെ സ്നേഹിക്കുക എന്ന തിന് തുല്യമായ കല്പനയാണ്, "നിന്നെപ്പോലെ നിന്റെ അയൽക്കാര നെയും സ്നേഹിക്കുക" (മത്താ. 22: 39) എന്ന യേശുവിന്റെ കല്പന. "എന്റെ ഏറ്റവും എളിയ ഈ സഹോദരിൽ ഒരുവന് നിങ്ങൾ ഇതു ചെയ്ത കൊടു ത്തപ്പോൾ എനിക്കു തന്നെയാണ് ചെയ്തു തന്നത്" (മത്താ. 25:40) എന്ന യേശുവിന്റെ വചനം ഗൗരവമായി ത്തന്നെ പറഞ്ഞാണ് ഏറ്റു ജീവിക്കുന്നതും പ്രവർത്തിക്കുന്നതും. ''കാണപ്പെടുന്ന സഹോദരനെ സ്നേഹി ക്കാത്തവന് കാണപ്പെടാത്ത ദൈവത്തെ സ്നേഹിക്കുവാൻ സാധിക്കുകയില്ല" (1 യോഹ. 4:20); "പ്രവൃത്തി കൂടാതെയുള്ള വിശ്വാസം മൃതമാണ്" (യാക്കോ. 2:26) എന്ന അപ്പസ്തോലിക വചനങ്ങളും സഭയ്ക്ക് എങ്ങനെ വിസ്മരിക്കാനാവും? സഭയെ നിരന്തരം പ്രവർത്തനനിരതയും സജ്ജയുമാക്കുന്നത് വി. ഗ്രന്ഥത്തില ധിഷ്ടിതമായ മനുഷ്യദർശനമാണ്.

#### മനഃസാക്ഷിയുടെ ഔന്നത്യം

മന:സാക്ഷിയുടെ ശ്രേഷ്ഠതയും സ്വാതന്ത്യവും ധാർമ്മിക വിശ്വാസ കാര്യങ്ങളിൽ സഭ അംഗീകരിക്കുന്ന അടിസ്ഥാന തത്വമാണ്. മനുഷ്യന്റെ നന്മയ്ക്കും പൂർണതയ്ക്കും വേണ്ടി സഭ ധാർമ്മിക തത്വങ്ങളും ആവിഷ്ക്കരിക്കുന്നുണ്ട്. അവ വി.ഗ്രന്ഥത്തിലും സഭയുടെ രണ്ട് സഹസ്രാബ്ദങ്ങളിലെ അനുഭവങ്ങളിൽ നിന്നുമാണ്. രൂപപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നത്. ഒരു വ്യക്തി തനിക്ക് ഇഷ്ടമള്ള വിധത്തിൽ കാര്യങ്ങൾ ചെയ്യു

ന്നതിനെയോ നിലപാടുകൾ എടുക്കുന്ന തിനെയോ മന:സാക്ഷിയുടെ സ്വാത ന്ത്ര്യമായി ഉയർത്തിപ്പിടിക്കാനാവില്ല. രൂപീകൃതമായ മനഃസാക്ഷിയുടെ (Formed Conscience), ഉത്തമമായ മാനങ്ങളാണ് ഇവിടെ വിവക്ഷിക്കുന്നത്. ചില സന്ദർഭങ്ങളിൽ അത് ഇതര മനുഷ്യരുടെയോ, സഭയുടെ തന്നെയോ നിലപാടുകളിൽ നിന്ന് വൃതൃസ്തമാ യെന്നു വരാം; അതു ചിലപ്പോൾ തെറ്റിയെന്നും വരാം. പക്ഷേ, വസ്തു നിഷ്മായി (Obectively) അതു തെറ്റാ യാൽ പോലും, അത് വൃക്തിയുടെ മാഹാത്മ്യത്തെ ഹനിക്കുന്നില്ല. പക്ഷേ ഒരു വ്യക്തി നിരന്തരമായി തന്റെ നിലപാടുകളെ വിലയിരുത്തുകയും മനഃസാക്ഷിയുടെ രൂപീകരണത്തിൽ ശ്രദ്ധിക്കുകയും വേണം. നിരന്തരമായ പഠനവും സഭയുടെ പ്രബോധനത്തിനു ചെവി കൊടുക്കാനുള്ള മനസ്സും വിശ്വാസിക്ക് ആവശ്യമാണ്. മനഃസാക്ഷി യുടെ മഹത്വത്തോടൊപ്പം നന്മ തെര ഞ്ഞെടുക്കാനുള്ള സ്വാതന്ത്ര്യവും മനു ഷ്യന് അവകാശപ്പെട്ടതാണ്.

#### സാമൂഹിക-സാംസ്കാരിക രംഗങ്ങളിലെ സമീപനം.

സഭ ഏതെങ്കിലും ഒരു സംസ്കാര ത്തോടോ സമുഹത്തോടോ ബന്ധിക്ക പ്പെട്ടിട്ടില്ല; സഭ സമസ്തലോക ത്തിനുമായി നല്കപ്പെട്ട രക്ഷയുടെ മാർഗവും, സുവിശേഷം സകല ഘടക ങ്ങളെയും രൂപാന്തരപ്പെടുത്തുന്ന പുളി മാവുമാണ്. സഭ രൂപം കൊണ്ട് യഹൂദ സംസ്കാരത്തിന്റെ പരിധികൾക്ക പ്പുറത്തേക്ക് സഭ എത്തിച്ചേർന്നതും സഭയുടെ സാർവത്രികത കൊണ്ടു തന്നെയാണ്. പക്ഷേ, ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസം സ്വാധീനിച്ച അനേകം ദേശങ്ങളെയും സംസ്കാരങ്ങളെയും നാം കാണുന്നുണ്ട്. അവയ്ക്ക് രൂപരേഖ നല്കിയത് ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസമാണ്. അതേ സമയം സഭ ഏതെങ്കിലുമൊരു പ്രത്യേക സംസ്കാരത്തെ ക്രിസ്തീയ മെന്നോ മാതൃകാപരമെന്നോവിശേഷിപ്പി ക്കുന്നുമില്ല. എന്നാൽ സുവിശേഷ മുല്യങ്ങൾ സാമുഹിക-സാംസ്കാരിക ഘടകങ്ങളെ സ്പടം ചെയ്യാൻ കഴിവുറ്റ താണെന്ന് കാലം തെളിയിച്ചിട്ടുള്ളതു തന്നെയാണ്. സുവിശേഷം സ്വീകരി ക്കുന്ന സംസ്കാരങ്ങളിലെ ശ്രേഷ്ഠമായ മൂല്യങ്ങളെ സ്വാംശീകരിക്കുന്നതിനും സഭ എന്നെന്നും സന്നദ്ധയായിരുന്നു; വിദ്യാഭ്യാസം, കല, കൃഷി, ശാസ്ത്രം തുടങ്ങിയ നിരവധി മേഖലകളെ സമ്പന്നമാക്കാൻ സഭയ്ക്ക് കഴിഞ്ഞത് സുവിശേഷം നല്കിയ ആഭിമുഖ്യങ്ങളിലൂടെയാണ്. ദൈവം നല്കിയ ലോക ത്തോട് വിശ്വസ്തമായ കാര്യസ്ഥത നിർവഹിക്കാനുള്ള താല്പര്യമാണ് ഈ രംഗങ്ങളിൽ വ്യാപരിക്കുവാൻ സഭയെ പ്രചോദിപ്പിച്ചത്. ഈ രംഗങ്ങളിലെല്ലാം ധാർമ്മികമായ ഉൾക്കാഴ്ച പുലർത്താൻ സഭ ശ്രദ്ധാലുവായിരുന്നു.

#### സാമ്പത്തിക ദർശനം

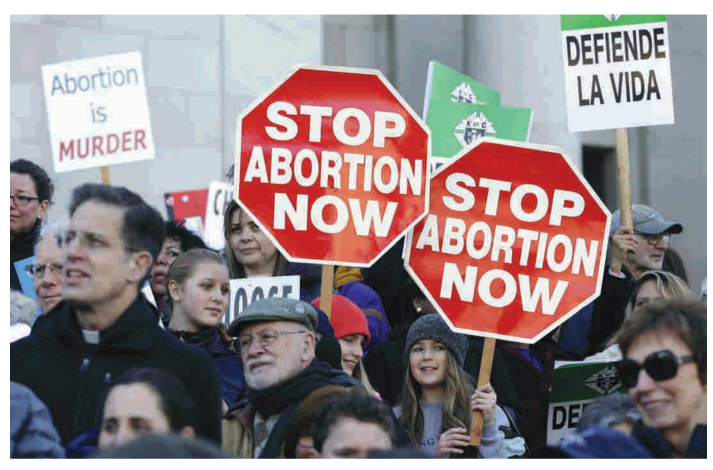
ദൈവം ലോകത്തിന്, എല്ലാ മനുഷ്യർ ക്കുമായി നല്കിയതാണ് ലോകവും അതിലെ വിഭവങ്ങളും. ചരിത്രവും സാമൂഹിക സ്ഥിതിവിശേഷങ്ങളും നിമിത്തം സമ്പത്തിന്റെ ഉടമസ്ഥാ വകാശം ഏതാനും പേരുടെയോ, ചുരുക്കം ചിലരുടെയോ കൈയിലൊതു ങ്ങിയെന്നു വരാം. പക്ഷേ, അതിന്റെ ഉടമസ്ഥാവകാശം ദൈവത്തിന്റേതാണ്; അതിന്റെ ഉപയോഗം സകലർക്കും വേണ്ടിയുള്ളതുമാണ്. ഓരോരുത്തർക്കും അർഹമായതു ലഭ്യമാകുന്ന സാമ്പ ത്തികദർശനമാണ് സഭയുടെ പ്രബോ ധനത്തിലുള്ളത്. തന്റെ കൈവശമുള്ള സമ്പത്തിന്റെ കാര്യസ്ഥൻ മാത്രമാണ് മനുഷ്യൻ. സാമുഹിക നീതിയെന്ന (Social Justice) സങ്കല്പം തന്നെ ക്രിസ്തീയ താത്വിക ദർശനത്തിൽ രൂപം കൊണ്ട താണ്. എല്ലാവർക്കും ആവശ്യാനു സരണം അടിസ്ഥാന സൗകര്യങ്ങൾ -ഭക്ഷണം, വസ്ത്രം, പാർപ്പിടം, വിദ്യാഭ്യാസം, ആരോഗ്യസംരക്ഷണം-ലഭ്യമാകണം. ക്രിസ്തീയ ദർശനത്തിൽ രൂപപ്പെട്ട മനുഷ്യാവ കാശങ്ങൾ (Human Rights), ഐക്യരാഷ്ട്ര സംഘടന അംഗീകരിച്ചത് വളരെ ശ്രദ്ധേയമാണ്. ലോകത്തിലെ എല്ലാ ദേശങ്ങളിലും സ്ഥലത്തും മനുഷ്യാവ കാശങ്ങൾ മാനിക്കപ്പെടണം. ഈ ലോകത്തിൽ സുവിശേഷാനുസൃതമായ ഒരു സാമ്പത്തിക വ്യവസ്ഥ കെട്ടിപ്പടു ക്കുകയെന്നതാണ് സഭയുടെ താല്പ രൃവും ലക്ഷ്യവും.

#### വിവാഹത്തിന്റെ അവിഭാജ്യതയും ഏകത്വവും

കൂദാശാപരമായ വിവാഹത്തിന്റെ അവിഭാജ്യതയും (Indissoluble) ഏകത്വവും (Unity) സഭാപ്രബോധനത്തിൽ വളരെ പ്രാധാന്യമർഹിക്കുന്നു. വിവാഹം ആയുഷ്കാലം മുഴുവൻ നീണ്ടു നില്ക്കുന്ന ബന്ധത്തിനായുള്ള സ്ത്രീ പുരുഷന്മാരുടെ സമർപ്പണമാണ്. അതിന് മാതൃകയായുള്ളത് ക്രിസ്തുവും സഭയും തമ്മിലുള്ള സ്നേഹവും സമർപ്പ ണവുമാണ്. കുരിശോളം സഭയെ സ്നേഹിച്ച ക്രിസ്തുവും രക്തസാക്ഷിത്വ ത്തിന്റെ നാളുകളിലും ക്രിസ്തുവിനെ സ്നേഹിച്ച് സഭയുമാണ് ഭാര്യാഭർത്ത ക്കന്മാർക്കു മുമ്പിലുള്ളത്. വിവാഹം സ്ത്രീയും പുരുഷനും തമ്മിലുള്ള ബന്ധമാണ്; അതിൽ മൂന്നാമതൊരു വൃക്തിക്കു സ്ഥാനമില്ല. അവരുടെ സ്നേഹസമർപ്പണത്തിന്റെ ഫലമായി ഉണ്ടാകുന്ന കുഞ്ഞുങ്ങളെ ദൈവ മക്കളാക്കി വളർത്താനും വിവാഹ ത്തിന്റെ അവിഭാജ്യതയും (Indissoluble) ഏകത്വവും (Unity) അവശ്യം ആവശ്യ മാണ്.

#### വിവാഹമോചനവും പുനർവിവാഹവും

നിയമപരമായും കൂദാശാപരമായും സാധുവായ വിവാഹത്തിന് (Valid Marriage) കത്തോലിക്കാ സഭ മോചനം നല്കുകയില്ല. കൂദാശാപരമായ വിവാഹ ത്തിന്റെ അവിഭാജ്യതയും (Indissoluble) ഏകത്വവും (Unity) തന്നെയാണ് വിവാഹ മോചനം നിഷേധിക്കാനുള്ള കാരണം. വിവാഹമോചനം എന്ന സങ്കല്പം (Concept) കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ നിയമ ത്തിലോ ധാർമ്മികതയിലോ ഇല്ല. അസാധാരണമായ 3 സന്ദർഭങ്ങളിൽ ദമ്പതികൾക്ക് വേർപിരിയാനുള്ള അനു വാദം നല്കാൻ നിയമത്തിൽ വ്യവസ്ഥ യുണ്ട്. ഇത്തരത്തിൽ വേർപിരിഞ്ഞാലും പുനർവിവാഹത്തിന് സാധ്യതയില്ല.– ചില വിവാഹങ്ങളെ അസാധുവായി (Null and Void) പ്രഖ്യാപിക്കുന്ന നടപടി കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ നിയമവുവ സ്ഥയിലുണ്ട്. ഇത്തരം സന്ദർഭങ്ങളിൽ സഭ പ്രഖ്യാപിക്കുന്നത് ആരംഭം മുതലേ വിവാഹത്തെ സാധുവാക്കുന്ന ഘടക പ്രസ്തുത വിവാഹത്തിൽ ഇല്ലായിരുന്നു എന്നത്രേ. ഉദാഹരണ മായി ദമ്പതികളുടെ സമ്മതത്തിന്റെയും സ്വാതന്ത്ര്യത്തിന്റെയും അഭാവം, വിവാ ഹത്തിന്റെ ലക്ഷ്യത്തെക്കുറിച്ചുള്ള അറി വിന്റെ അഭാവം. നിയമ നടപടികൾക്കു



ശേഷം അസാധുവായി (Null and Void) പ്രഖ്യാപനം ലഭിക്കുന്നവർക്ക് വിവാഹ ത്തിന് അനുവാദം ലഭിക്കുന്നതാണ്.

#### ഗർഭനിരോധനം

വൈവാഹിക ബന്ധത്തിന്റെ പ്രധാന പ്പെട്ട ലക്ഷൃങ്ങളാണ് സ്ത്രീപുരുഷ ന്മാരുടെ പരസ്പര സ്നേഹത്തിന്റെ ആഴപ്പെടലും കുഞ്ഞുങ്ങളുടെ പ്രജ നനവും (Mutual love and Procreation). പുതിയ ജീവൻ ഉണ്ടാകുന്നതിനെ തിരായി സ്ത്രീപുരുഷന്മാർ അറിഞ്ഞു കൊണ്ട് എടുക്കുന്ന എല്ലാ കൃത്രിമ നടപടികളും (Artificial Methods) വിവാഹ ത്തിന്റെ അടിസ്ഥാന ലക്ഷ്യമായ പുതിയ ജീവന്റെ സൃഷ്ടിക്കെതിരാണ്. മരുന്നു കളോ, സ്ത്രീ-പുരുഷന്മാർ സ്വീകരി ക്കുന്ന ശസ്ത്രക്രിയകളോ, ജീവനെ ഒഴിവാക്കാനുള്ള അപൂർണമായ ലൈംഗിക ബന്ധമോ എല്ലാം ഗർഭനിരോ ധനത്തിൽ (Contraception) പെടുന്നതാണ്. സ്വാഭാവികമായ ജനനനിയന്ത്രണ ത്തോട് (Natural Family Planning) സഭ അനുകൂലമായ നിലപാടാണ് സ്വീകരിച്ചി രിക്കുന്നത്.

#### ഗർഭഛിദ്രം

അമ്മയുടെ ഉദരത്തിൽ നാമ്പെടു ക്കുന്ന ജീവനെ ഇല്ലാതാക്കുവാൻ എടുക്കുന്ന എല്ലാ നടപടികളെയും സഭ ഗൗരവമായ കത്തോലിക്കാ തിന്മയായി പരിഗണിക്കുന്നു. ഏതെ ങ്കിലും കാരണങ്ങളാൽ പുതിയ ജീവൻ അമ്മയുടെ അറിവോടു കൂടിയല്ലാതെ നഷ്ടപ്പെടുന്നതല്ല ഇവിടെ വിവക്ഷി ക്കുന്നത് (Miscarriage, Indirect Abortion). ജീവൻ ഉരുവായിക്കഴിഞ്ഞു എന്ന റിഞ്ഞു കഴിയുമ്പോൾ, പുതിയ ജീവനെ ഇല്ലാതാക്കുക എന്ന ലക്ഷ്യത്തോടെ നേരിട്ട് സ്വീകരിക്കുന്ന ശസ്ത്രക്രിയകൾ, മരുന്നുകൾ ഇവയെല്ലാം ഗർഭഛിദ്രത്തിൽ പെടുന്നതാണ്. ആധുനിക കാലഘട്ട ഏറ്റവുമധികം ഹത്യകൾ നടക്കുന്നത് ഗർഭഛിദ്രത്തിലുടെയാ ണെന്നത് ശ്രദ്ധേയമാണ്. പ്രതികരി ക്കുവാൻ സാധിക്കാതെ നശിപ്പിക്ക പ്പെടുന്ന ഈ ജീവനുകൾക്കു വേണ്ടി സഭ ആദിമനൂറ്റാണ്ടുകൾ മുതലേ ശക്തമായ നിലപാട് സ്വീകരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഗർഭഛിദ്രത്തിലെ ഏറ്റവും വലിയ തിന്മ, ജീവനു കാരണക്കാരായ പിതാവും

മാതാവും, ജീവനെ സംരക്ഷിക്കുവാൻ പ്രതിജ്ഞ എടുത്ത ആരോഗ്യപരി പാലകരും അതിൽ പങ്കാളികളാകുന്നു എന്നുള്ളതാണ്. രാജ്യനിയമങ്ങൾ ഗർഭ ഛിദ്രത്തിന് അനുകൂലമായതുകൊണ്ടോ, ഗർഭഛിദ്രം ശിക്ഷാർഹമല്ലാത്തതു കൊണ്ടോ ഒരു വ്യക്തിയുടെ ധാർമ്മികമായ ഉത്തരവാദിത്തം ഇല്ലാതാകുന്നില്ല. ഗർഭഛിദ്രം ഗൗരവമായ പാപവും പരി ഹാരം ചെയ്യേണ്ട തിന്മയുമാണ്.

#### ആധുനിക പ്രജനനമാർഗ്ഗങ്ങൾ

ഇന്നു വളരെ സാധാരണമായി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന പ്രജനനമാർഗ്ഗങ്ങളുടെ (Fertility Techniques) ശരിയെയോ തെറ്റി നെയോ വിശകലനം ചെയ്യാൻ ഭൂരിഭാഗം വിശാസികളും ശ്രമിക്കുന്നില്ല എന്ന താണ് വാസ്തവം. സ്ത്രീപുരുഷ ന്മാരുടെ സ്വാഭാവികമായ ലൈംഗിക ബന്ധത്തിലൂടെയാണ് കുഞ്ഞുങ്ങൾ ജനിക്കേണ്ടത്. സ്ത്രീപുരുഷന്മാരുടെ സ്വാഭാവികമായ ബന്ധത്തെയും പ്രജ നനത്തെയും സഹായിക്കുന്ന നടപടി കൾ സ്വീകരിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ അവയ്ക്കു പകരമാകുന്ന (Substitute) യാതൊരു നടപടികളെയും സ്വീകാരു മായി സഭ കരുതുന്നില്ല. കൃത്രിമമായ മാർഗങ്ങളിലൂടെ ബീജമോ അണ്ഡമോ ദമ്പതികളിൽ നിന്നു തന്നെ സ്വീകരി ക്കുക, അണ്ഡവും ബീജവും അന്യരിൽ നിന്നു സ്വീകരിക്കുക, ഗർഭപാത്രത്തിനു പുറമേ ബീജസങ്കലനം നടത്തുക, തുടങ്ങിയ നടപടികൾ ധാർമ്മികമായി അസ്വീകാര്യമാണ്. മാത്രമല്ല അവയൊ ക്കെ ഗൗരവമായ മാനസിക, സാമൂഹിക പ്രശ്നങ്ങൾക്കു തന്നെ കാരണമാകാം.

#### സ്വതാഭോസാ

സ്വന്തം ലെംഗികാവയവങ്ങളെ സ്പർശിച്ച് ലൈംഗിക സംതൃപ്തി നേടുന്ന പ്രവർത്തിയായ സ്വയംഭോഗം (Masturbation) വസ്തുനിഷ്ഠമായി (Objectively) അസ്വീകാര്യമാണ്; ധാർമ്മിക മായി തെറ്റുമാണ്. പരസ്പരം സഹ കരിച്ചു നടത്തുന്ന സ്വയംഭോഗവും (Mutual) അംഗീകരിക്കാവുന്നതല്ല. ലൈംഗി കസന്തോഷം ഒരു വ്യക്തി തന്നിൽ തന്നെ തേടേണ്ട ഒന്നല്ല; ജീവിത പങ്കാളിയുമൊന്നിച്ച് സ്നേഹിക്കാനും പ്രജനനത്തിനും ദൈവം തന്ന ദാനമാണ് ലെംഗികത. കൗമാരക്കാരിൽ കണ്ടു വരുന്ന സ്വയംഭോഗത്തിനുള്ള പ്രവണത വ്യക്തിഷ്ഠമായി (subjectively) പരിഗണി ക്കാവുന്നതാണ്. വളർച്ചയുടെ കാലഘട്ട ത്തിലുണ്ടാകുന്ന ശാരീരിക, മാനസിക വ്യത്യാസങ്ങൾ കൗമാരക്കാരിൽ ശരീരത്തെ മനസിലാക്കുവാനുള്ള ശ്രമത്തിന്റെ ഭാഗമായി സ്വയംഭോഗ ത്തിലേക്കു നയിച്ചു എന്നു വരാം. അവർക്ക് ലെംഗികബോധനവും ശരിയായ മാർഗനിർദേശവും നൽകേ ണ്ടതാണ്. പ്രായപൂർത്തിയായവരിൽ പ്രത്യേകിച്ച് വിവാഹിതരിലോ, സമർപ്പി തരിലോ കാണുന്ന സ്വയംഭോഗ ത്തിനുള്ള പ്രവണത ജീവിതാവസ്ഥ യോടുള്ള പ്രതിബദ്ധതയോട് ചേർത്തു വായിക്കേണ്ടതാണ്. അവർക്ക് ജീവിതാ വസ്ഥയെ നിരന്തരം വിലയിരുത്താനും നവീകരിക്കാനും ബോധനം ആവശ്യ മാണ്.

#### വിവാഹപൂർവബന്ധവും, വിവാഹേതര ബന്ധങ്ങളും

ലൈംഗികതയുടെ അർത്ഥം പൂർണ മായി വെളിവാകുന്നത് വിവാഹജീവിത ത്തിലെ സ്ത്രീപുരുഷബന്ധത്തിലാണ്. സ്ത്രീപുരുഷബന്ധം ലക്ഷ്യമാക്കുന്ന പൂർണമായ സ്നേഹവുംസമർപ്പണവും ഫലദായകതാവും വിവാഹത്തിൽ മാത്രമേ ലഭ്യമാകുകയുള്ളൂ. വിവാഹ ത്തിലേക്കു പ്രവേശിക്കാനുള്ളയാതൊരു ലക്ഷ്യവുമില്ലാതെ അവിവാഹിതർ നടത്തുന്ന ലെംഗികബന്ധവും (Fornication), വിവാഹപ്രതിജ്ഞ നടത്തിയവർ വിവാഹത്തിനു മുമ്പു നടത്തുന്ന ലൈംഗികബന്ധവും (Premarital Sex) അസ്വീകാര്യമാണെന്ന് കത്തോലിക്കാ സഭ പഠിപ്പിക്കുന്നു. ഇത്തരത്തിലുള്ള ബന്ധങ്ങൾ തെറ്റാണണന്ന് വിശുദ്ധ ഗ്രന്ഥം വൃക്തമായി പഠിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. മാത്രമല്ല ഇവയൊക്കെയും വിവാഹ വീവിതത്തിന്റെ ഭദ്രതയെയും വിശുദ്ധി യെയും, വിവാഹിതരുടെ ലൈംഗികത യോടുള്ള സമീപനത്തെയും ബാധിക്കു അനുഭവങ്ങൾ സാക്ഷ്യം നല്കുന്നുമുണ്ട്.

വിവാഹിതർ ജീവിതപങ്കാളിയല്ലാതെ മറ്റൊരു വ്യക്തിയുമായി നടത്തുന്ന ലെംഗികബന്ധം വ്യക്തമായി ആറാം പ്രമാണത്തിന്റെ ലംഘനമാണ്. അത് വിവാഹിതരുടെ ജീവിതവിശുദ്ധിക്കും സമർപ്പണത്തിനും എതിരാണ്; അതു പോലെ വിവാഹ ജീവിതത്തിന്റെ വിശ്വസ്തയ്ക്കും ജീവിതപങ്കാളിയോട് നടത്തുന്ന വിവാഹപ്രതിജയ്ക്കും എതി രാണ്. ജീവിതപങ്കാളികളുടെ അവിശ്വസ് തത നേരിട്ടോ പരോക്ഷമോ ആയി സ്വന്തം കുഞ്ഞുങ്ങൾക്കു വേണ്ടിയുള്ള സമർപ്പണത്തെയും ബാധിക്കുന്നതാണ്. കുഞ്ഞുങ്ങളുടെ വിശുദ്ധീകരണത്തിനും നല്ല ജീവിതത്തിനും മാതൃകയാകേണ്ട മാതാപിതാക്കൾ അവർക്കു മുമ്പിൽ ജീവിതത്തെ സംബന്ധിച്ച് വികലവും തെറ്റുമായ രൂപമായിരിക്കും ആവിഷ് ക്കരിക്കുക. നിരന്തരമായ പ്രാർത്ഥന യിലുടെയും, വിശുദ്ധഗ്രന്ഥത്തിന്റെ ധ്യാനത്തിലൂടെയും കൗദാശിക ജീവിത ത്തിലൂടെയും പരസ്പര കരുതലി ലൂടെയും സംവാദത്തിലൂടെയുമേ തിന്മ യെ ജീവിതത്തത്തിൽ നിന്ന് അകറ്റി നിർത്താൻ ദമ്പതികൾക്ക് സാധ്യമാകു



#### സ്വവർഗരതിയും സ്വവർഗവിവാഹവും

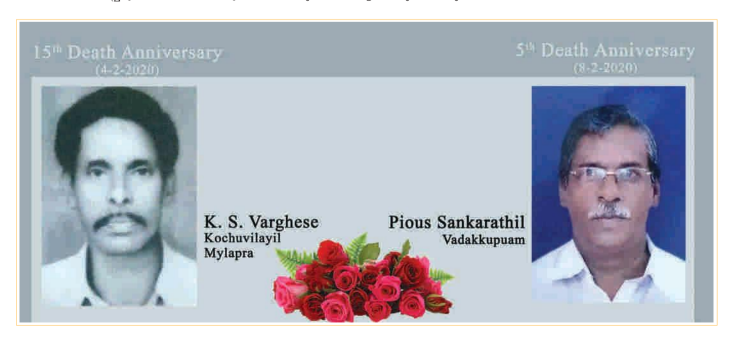
സ്വവർഗാഭിമുഖ്യം (Homosexual/Lesbian Orientation) ഉള്ള വ്യക്തികളോട് കരുണാർദ്രമായ സമീപനം വേണമെന്ന് സഭ കഴിഞ്ഞ ഏതാനും ദശകങ്ങളായി ഉദ്ബോധിപ്പിക്കുന്നുണ്ട്. ട്രാൻജെൻ ഡേർസിനോടുള്ള (Transgender) സമീപ നത്തിലും സമാനമായ കാഴ്ചപ്പാടാണ് സഭ സ്വീകരിക്കുന്നത്. അവരുടെ ജീവിതപശ്ചാത്തലം മനസിലാക്കി അവരെ സമീപിക്കാനും, അവരെ സഭാജീവതത്തോട് ചേർത്തു നിർത്തു വാനും അവർക്ക് തക്കതായ അജ പാലനശുശ്രൂഷ നല്കുവാനും സഭ മാർഗനിർദേശം നല്കുന്നുണ്ട്. പരിശുദ്ധ ഫ്രാൻസിസ് മാർപാപ്പാ അനേക സന്ദർഭങ്ങളിൽ ഈ വിഷയം വിശക ലനം ചെയ്തിട്ടുമുണ്ട്. അതേ സമയം, സഭ സ്വവർഗരതിയെ ന്യായീകരിക്കുക യോ,സ്വവർഗാഭിമുഖ്യമുള്ളവർക്കു വിവാഹത്തിനുള്ള അനുവാദം നല്കു കയോ ചെയ്തിട്ടില്ല എന്നത് പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധിക്കേണ്ടതാണ്.

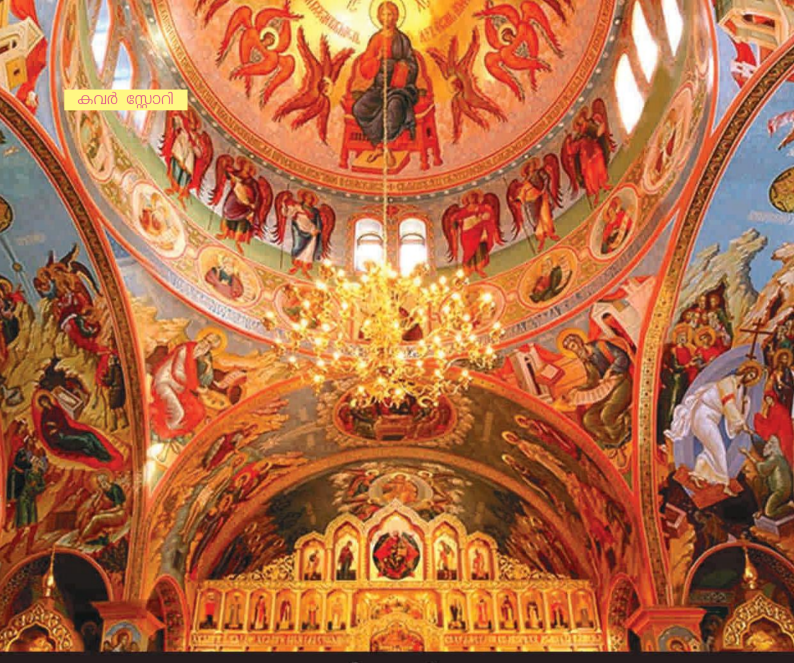
#### കാരുണ്യവധം

ജീവന് ഏറ്റവുമധികം പരിഗണന ലഭ്യമാകേണ്ടത് ജീവിതത്തിന്റെ ആരംഭ ദശയിലും അന്ത്യത്തിലുമാണ്. സൗഖ്യ മാകാത്ത രോഗം മൂലമോ, വാർദ്ധക്യം കൊണ്ടോ ഭാരപ്പെടുന്നവർക്ക് രോഗിയു ടെയോ ബന്ധുക്കളുടെയോ താല്പര്യ പ്രകാരം മരണത്തിന് സഹായിക്കുന്ന തിനെയാണ് കാരുണ്യവധം (Euthanasia, Mercy Killing) എന്നു വിളിക്കുന്നത്. എന്നാൽ രോഗം മൂലമുള്ള വേദന കുറയ്ക്കുവാൻ നല്കുന്ന മരുന്നോ ചികിത്സയോ മൂലം മരണം താരിത പ്പെടുന്നെങ്കിൽ അതിനെ കാരണ്യ വധമായി പരിഗണിക്കാനാവില്ല. പക്ഷേ, അത്തരം നടപടികളിൽ പ്രതൃക്ഷമോ, പരോക്ഷമോ ആയി മരണം ലക്ഷ്യ മാകാൻ പാടില്ല. ജീവിതത്തിന് ആരംഭവും അന്ത്യവും കല്പിക്കുന്നത് ദൈവമാണ്. ജീവൻ ദൈവത്തിന്റെ ദാനമാണ്. അത് ഇല്ലാതാക്കാനുള്ള തീരുമാനം വ്യക്തിക്കു സ്വന്തമായും, അയാൾക്കു വേണ്ടി മറ്റുള്ളവർക്കും എടുക്കാൻ അവകാശമില്ല. രോഗമോ, വാർദ്ധക്യമോ മൂലം കഷ്ടപ്പെടുന്നവർക്ക് ആവശ്യമായ പരിചരണം നല്കുക കുടുംബത്തിന്റെയും സമൂഹത്തിന്റെയും ഉത്തരവാദിത്തമാണ്. ഏതവസ്ഥയിലും സാധാരണമായ കരുതലും പരിചര ണവും (Ordinary Medical Care) ഒരു വ്യക്തിക്കു ലഭ്യമാകണം. അസാധാര ണമായ വൈദ്യസഹായം (Extra ordinary Medical Care) ലഭ്യമാക്കാനുള്ള സ്ഥിതി വിശേഷം സംബന്ധിച്ച തീരുമാനം എടുക്കേണ്ടത്, ആരോഗ്യപരിപാല കരുടെ വിലയിരുത്തലിന്റെയും, കുടുംബ ത്തിന്റെ സാമ്പത്തിക സ്ഥിതിയുടെയും, രോഗിയുടെ സൗഖ്യത്തിനു ശേഷമുള്ള ഗുണപരമായ ജീവിതത്തിന്റെയും പശ്ചാത്തലത്തിലാണ്.

#### ഉപസംഹാരം

കത്തോലിക്കാ സഭ ഉയർത്തി പ്പിടിക്കുന്ന ധാർമ്മികപ്രബോധനം സുവിശേഷ മുല്യങ്ങളുടെയും അനു ഭവത്തിന്റെയും അടിസ്ഥാനത്തിലാണ്. കാല ഹരണണപ്പെട്ടവയെന്ന് കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ധാർമ്മിക നിലപാടുകളെ കാലഹരണപ്പെട്ടവ യെന്ന് വിലയിരുത്തുമ്പോഴും സഭ വിമർശന വിധേയ ആകുമ്പോഴും നാം മനസിലാക്കേണ്ട ഒരു വസ്തുതയുണ്ട്; ഈ മൂല്യങ്ങളെ നിരാകരിച്ച ജനപദ ങ്ങൾക്കും സമുഹങ്ങൾക്കും എന്താണ് സംഭവിച്ചത്? ഇന്ന് അവയുടെ അവസ്ഥ എന്താണ്? ഒഴുക്കിന് അനുകൂലമായി നീങ്ങുന്നതിൽ അല്ല. പലപ്പോഴും പുണ്യം അടങ്ങിയിരിക്കുന്നത്; ഒഴുക്കി നെതിരേ നീന്തുവാനും നമുക്ക് ഉത്തരവാദിത്വമുണ്ട്. നാം അനുഗമി ക്കുന്ന കർത്താവായ യേശു, അവിടു പരസൃജീവിതകാലത്തിൽ, ത്തെ അവിടുന്ന് ജീവിച്ച കാലത്തെ സംസ് കാരത്തിനും സാമൂഹിക മൂല്യങ്ങൾക്കു മെതിരേ നിലപാടുകൾ എടുത്തവ നാണ്. നമുക്ക് അവിടുത്തെ അനുഗ മിക്കാം. യേശുവിൽ വിശ്വസിക്കു ന്നവന് ധാർമ്മികമായ മൂല്യങ്ങളെ ഉയർത്തിപ്പിടിക്കാനുള്ള കടപ്പാട് ഉണ്ട്.







# സാർവ്വത്രിക കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ വ്യക്തിഗത സഭകൾ

റവ. ഫാ. മാത്യു ചാർത്താക്കുഴിയിൽ

63(0) പാശ്ചാത്യ സഭയും ഇരുപത്തിമൂന്ന് പൗരസ്ത്യ സഭകളും ഉൾകൊള്ളുന്ന ഇരുപത്തിനാല് വ്യക്തിഗത സഭകളുടെ കൂട്ടായ്മയാണ് സാർവ്വത്രിക കത്തോലിക്കാ സഭ. ഇവിടെ വ്യക്തിഗത സഭ എന്നതുകൊണ്ട് ഉദ്ദേശിക്കുന്നത് കത്തോലിക്കാ സഭാ കൂട്ടായ്മയിൽ മാർപ്പാപ്പയുടെ നേതൃത്വത്തിലും ആത്മീയ അധികാരത്തിൻ കീഴിലുമുള്ള സ്വയം ഭരണാധികാരമുള്ള സഭ എന്നാണ്. സ്വയം ഭരണാധികാരമെന്ന മലയാള പദം "ഓട്ടോണോമസ്" (autonomous) എന്ന ഗ്രീക്ക് വാക്കിന്റേയും "സുയി യൂരിസ്" (sui iuris) എന്ന ലത്തീൻ പദത്തിന്റെയും പരിഭാഷയാണ്. ഇതിന്റെ വാച്യാർത്ഥം "സ്വന്തം നിയമത്തിന്റെ" ("of its own law" അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഭരിക്കപ്പെടുന്ന സഭകൾ) എന്നാണ്. ഈ വ്യക്തിഗത സഭകളുടെ തനിമ നിശ്ചയിക്കുന്ന ഘടകങ്ങളാണ് അവരുടെ ആരാധന, ആത്മീയത,

ദൈവശാസ്ത്രം, കാനോനിക പാരമ്പര്യങ്ങൾ. ക്രിസ്തുവിന്റെ ഏകവും, വിശുദ്ധവും, കാതോലികവും, അപ്പസ്തോലികവുമാണ്. ഇത് പൂർണ മായും പ്രാവർത്തികമാക്കപ്പെടുന്നത് അപ്പൊസ്തോല തലവനായ പത്രോ സിന്റെ പിൻഗാമിയായിരിക്കുന്ന മാർപ്പാ പ്പയുടെ ആത്മീയ നേതൃത്വത്തിലുടെ യാണ്. സാധാരണ വിശ്വാസികളെ ലക്ഷ്യം വച്ചുകൊണ്ടു സാർവൃത്രിക കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ വ്യക്തിഗത സഭകളെക്കുറിച്ചുള്ള ഒരു വിവരണം വായനക്കാർക്ക് നൽകുകയാണ് ഈ ലേഖനത്തിന്റെ ലക്ഷ്യം. എല്ലാ സഭക ളെയുംകുറിച്ചു വൃക്തിപരമായ അറി വില്ലാത്തത് ചില മേഖലകളിൽ ഒരു കുറവായിരിക്കാം. ഇത് ഒരു കാരിക പഠന രേഖ അല്ലാത്തതിനാൽ കൂടുതൽ വിശദാംശങ്ങൾ ആവശ്യമുള്ള വർ ഈ വിഷയം ചർച്ച ചെയ്യുന്ന മൂല ഗ്രന്ഥങ്ങളെ ആശ്രയിക്കേണ്ടതാണ്.

#### പുരാതന ക്രിസ്തീയ കേന്ദ്രങ്ങൾ

ആദിമനൂറ്റാണ്ടുകളിൽ ക്രിസ്തുമത ത്തിന്റെ വളർച്ച പ്രധാനമായും വിശാല റോമൻ സാമ്രജ്യത്തിലെ അഞ്ചു നഗരങ്ങളെ കേന്ദ്രീകരിച്ചായിരുന്നുവെന്ന് സഭാചരിത്രം നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നു. ലോകമെമ്പാടും ക്രിസ്തുവിന്റെ സുവി ശേഷ വെളിച്ചം കത്തിപ്പടർന്നത് ഇവിടെ നിന്നാണ്. വലിയ ക്രിസ്തീയ കേന്ദ്ര ങ്ങളായിരുന്ന ഇവിടുത്തെ സഭയുടെ പാത്രിയർക്കീസ് അദ്ധ്യക്ഷന്മാരെ എന്നാണ് വിളിച്ചിരുന്നത്. കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ വിവിധ വ്യക്തിഗത സഭ കളെക്കുറിച്ചു അറിയുന്നതിന് ഈ ക്രിസ്തീയ കേന്ദ്രങ്ങളെക്കുറിച്ചും അറിഞ്ഞിരിക്കണം.

റോം: ക്രിസ്തുവിന്റെ കാലത്ത് റോം ലോകത്തിന്റെ കേന്ദ്രമായിരുന്നു. അപ്പസ് തോല തലവനായ പത്രോസിന്റെയും, വിജാതീയരുടെ അപ്പസ്തോലനായ പൗലോസിന്റെയും പ്രേഷിത പ്രവർ ത്തന മേഖലയെന്ന നിലയിലും, അവരു മറ്റനേകം രക്തസാക്ഷികളു ടേയും ഭൗതീക ശരീരം അന്ത്യവിശ്രമം കൊള്ളുന്ന പാവന ഭൂമിയെന്ന നില യിലും, ക്രൈസ്തവർക്ക് ഇത് പ്രിയപ്പെട്ട ഇടമായിരുന്നു. ആദ്യക്രൈസ്തവ ചക്ര വർത്തിയായ കോൺസ്റ്റന്റെൻ തന്റെ സാമ്രാജ്യ തലസ്ഥാനം കോൺസ്റ്റാന്റി

നോപ്പിളിലേക്ക് മാറ്റിയപ്പോൾ, സഭാത ലവനായ മാർപ്പാപ്പ ഇവിടുത്തെ ആത്മീ യവും ഭൗതികവുമായ നേതൃത്വം ഏറ്റെടുക്കുന്ന അവസ്ഥയിലുമായി. ശിഷ്യതലവനായ പത്രോസിന്റെ പിൻ ഗാമിയെന്ന നിലയിൽ മാർപ്പാപ്പായ്ക്ക് സഭാ തീരുമാനങ്ങൾ എടുക്കുന്നതിൽ മറ്റ് പാത്രിയർക്കീസുമാരേക്കാൾ പ്രാധാ ന്യമുണ്ടായിരുന്നു.

**കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിൾ**: സാമ്രാജ്യ തലസ്ഥാനം കോൺസ്റ്റന്റെൻ ചക്ര ബെസാന്റിയത്തിലേക്കു വർത്തി (Byzantium) മാറ്റി കോൺസ്റ്റാന്റി നോപ്പിൾ എന്ന് പുനർനാമകരണം ചെയ്യുന്നതോടെ ഈ നഗരത്തിന് വലിയ പ്രാധാന്യം കൈവന്നു. ഇന്ന് ആധുനിക തുർക്കിയിലെ ഏറ്റം വലിയ നഗരമായ ഇസ്താംബുൾ ആയിരം വർഷത്തോളം കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിൾ എന്ന പേരിൽ വലിയ പ്രൗഢിയോടെ നിലനിന്ന ക്രിസ്തീയ കേന്ദ്രമായിരുന്നു. യുറോപ്പി നെയും ഏഷ്യയെയും തമ്മിൽ ബന്ധി പ്പിക്കുന്നതിനാൽ ഭൂമിശാസ്ത്രപരമായി ഈ സ്ഥലം തന്ത്രപരമായ പ്രാധാന്യ മർഹിക്കുന്നു. ജസ്റ്റീനിയൻ ചക്രവർത്തി (482-565) പണികഴിപ്പിച്ച "ഹാഗിയ സോഫിയ" (വിശുദ്ധ ജ്ഞാനം) ബസി ലിക്കക്രൈസ്തവ ആരാധനയുടെ പ്രസിദ്ധിയാർജ്ജിച്ച കേന്ദ്രങ്ങളിലൊ ന്നായിരുന്നു.

അലക്സാണ്ട്രിയ:റോമൻ സാമ്രാജ്യ ത്തിലെ രണ്ടാമത്തെ പ്രധാന നഗരമാ യിരുന്നു അലക്സാണ്ട്രിയ. യവന ചക്രവർത്തിയായ മഹാനായ അലക സാണ്ടർ പേർഷ്യൻ പ്രദേശങ്ങൾ കീഴട ക്കാനായി പുറപ്പെട്ടപ്പോൾ സ്ഥാപിച്ച നഗരമാണിത്. ലോകത്തിലെ ആദ്യത്തെ മ്യൂസിയം നിലനിന്നിരുന്ന, അക്കാലത്തെ ഏറ്റവും വലിയ ലൈബ്രറി ഉണ്ടായിരുന്ന ഈ നഗരം, ലോകത്തിന്റെ വിദ്യാഭ്യാസ തലസ്ഥാനമായിരുന്നു. നിഖ്യാ സുനഹദോസിന് കാരണമായ ആര്യൻ പാഷണ്ഡതയുടെ ഉപജ്ഞാതാവായ ആരിയൂസ് ഇവിടെയായിരുന്നു തന്റെ പൗരോഹിത്യ ശുശ്രൂഷ നിർവഹിച്ചത്. എന്നാൽ അതിനെതിരെ പടപൊരുതിയ പ്രധാന സഭാ പിതാക്കന്മാരായ അലക സാണ്ടറും, അത്തനേഷ്യസും ഇവിടെ നിന്നുള്ളവരായിരുന്നു. നിഖ്യാ വിശ്വാ സപ്രമാണത്തിന്റെ രുപീകരണത്തിലും

ഈ പിതാക്കന്മാർ വലിയ പങ്കു വഹി ച്ചിരുന്നു.

അന്ത്യോഖ്യ: ക്രിസ്തുമതത്തിന്റെ വളർച്ചയുടെ കാലത്തു റോമൻ സാമ്രാ ജ്യത്തിലെ ഒരു പ്രധാന നഗരമായിരുന്നു ഇത്. റോമിൽ ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസം എത്തുന്നതിനുമുൻപേ പത്രോസ്ശ്ലീഹാ യാൽ ക്രിസ്തു സന്ദേശം ലഭിക്കാൻ അനുഗ്രഹം ലഭിച്ച സഭയാണ് അന്ത്യോ ഖ്യയിലേത്. ഇവിടുത്തെ ക്രിസ്തീയ സമൂഹത്തിന്റെ രൂപീകരണത്തിലും വളർച്ചയിലും വി.പൗലോസും, വി. ബർണബാസും നിർണ്ണായക പങ്കു വഹിച്ചതായി അപ്പൊസ്തോല പ്രവർ ത്തനങ്ങളിൽ നാം വായിക്കുന്നു. അതുപോലെ അതുവരെ 'പുതിയ വഴിയേ നടക്കുന്നവർ' എന്ന് അറിയ പ്പെട്ടിരുന്ന ക്രിസ്തുവിന്റെ അനുയായി കളെ ആദ്യമായി ക്രിസ്ത്യാനികൾ എന്ന് വിളിക്കുന്നത് ഇവിടെയാണ്. അന്ത്യോ ഖൃൻ സഭ 'ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസ ത്തിന്റെ പിള്ളത്തൊട്ടിൽ' എന്നും അറിയപ്പെട്ടിരുന്നു.

**ജറുസലോ**: യേശുവിന്റെ ഭൗമിക യാത്ര ജറുസലേമിൽ സമാപിക്കുകയും ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസത്തിന്റെ യാത്ര ഇവിടെ ആരംഭിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ആദ്യ അപ്പൊസ്തോല രക്തസാക്ഷി വിശുദ്ധ യാക്കോബായിരുന്നു ജറുസലേം സഭയുടെ ആദ്യത്തെ അപ്പസ്തോല പ്രവർത്തന ങ്ങളിൽ (15:19-21 ) വിജാതീയ മിഷനെ ക്കുറിച്ചു ചർച്ച ചെയ്യാൻ കൂടിയ ജറുസലേം കൗൺസിലിനെക്കുറിച്ചും പറയുന്നുണ്ട്. ജെറുസലേം ദേവാലയ ത്തിന്റെ നാശവും (എ.ഡി. 70) അതിനോടനുബന്ധിച്ചുണ്ടായ റോമൻ പീഢനങ്ങളും യഹുദന്മാരെപ്പോലെ ആദിമ ക്രൈസ്തവരെയും ബാധിച്ചി യേശുവിന്റെ രക്ഷാകര പ്രവർ ത്തനങ്ങളുടെ വേദി എന്ന നിലയിൽ ജറുസലേമിന് ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസ ത്തിൽ എന്നും പ്രത്യേക സ്ഥാനം ഉണ്ടായിരുന്നു.

സാർവത്രിക കത്തോലിക്കാ സഭ യിലെ ഓരോ വ്യക്തിഗത സഭകളെയും കുറിച്ച് ഇനിയും വിശദീകരിക്കാം.

#### റോമൻ കത്തോലിക്കാ സഭ

കത്തോലിക്കാ സഭാകൂട്ടായ്മയിലെ

ഏറ്റം വലിയ സഭ റോമൻ കത്തോ ലിക്കാ സഭ എന്നറിയപ്പെടുന്ന ലത്തീൻ സഭയാണ്. ആഗോള സഭാ തലവനായ മാർപ്പാപ്പയുടെ നേരിട്ടുള്ള നിയന്ത്രണ ത്തിലുള്ള സഭയാണിത്. കത്തോലിക്കാ സഭയിലെ ഒരേയൊരു പാശ്ചാത്യ സഭയും, നൂറ്റിരണ്ടു കോടിയിലധികം വിശ്വാസികളുമുള്ള സഭാസമൂഹവു മാണിത്. റോമിലെ വി. ജോൺ ലാറ്ററൻ ബസിലിക്കയാണ് സഭയുടെ ആസ്ഥാനം. 2005-ൽ ബെനഡിക്ട് പതിനാറാമൻ മാർപ്പാപ്പ എടുത്തുമാറ്റുന്നതു വരെ മാർ പടിഞ്ഞാറിന്റെ പാത്രിയർ ക്കീസ് എന്നും അറിയപ്പെട്ടിരുന്നു. അപ്പോസ്തോല അധ്യക്ഷനായ പത്രോ സും, വിശുദ്ധ പൗലോസും സ്ഥാപിച്ച സഭയാണിത്. 1054-ലെ പടിഞ്ഞാറ് ഭിന്നതയ്ക്ക് ശേഷമാണ് പാശ്ചാത്യ സഭ ലത്തീൻ സഭയെന്നു അറിയപ്പെടാൻ തുടങ്ങിയത്. അതിന്റെ പ്രധാന കാരണം ലത്തീൻ ഭാഷ ആരാധനയ്ക്കായി ഉപയോഗി ക്കുന്നു എന്നതായിരുന്നു.

പതിനാറാം നൂറ്റാണ്ടിൽ ജർമ്മൻ പുരോഹിതനായിരുന്ന മാർട്ടിൻ ലൂഥറി ന്റെ നേതൃത്വത്തിൽ നടന്ന പ്രൊട്ടസ്റ്റന്റ് നവീകരണത്തിന്റെ ഫലമായി ഈ സഭയിൽ വലിയ വിഭജനം ഉണ്ടായി. അത് പിന്നീട് ഇംഗ്ലണ്ടിലും മറ്റു രാജ്യങ്ങളിലും വ്യാപിക്കുകയും ചെയ്തു. എന്നാൽ ആ കാലഘട്ടത്തിൽ തന്നെ ഈശോ സഭാവൈദികരും, മറ്റു സന്യാസ -സന്യാസിനികളും ലോകമാസകലം മിഷൻ പ്രവർത്തനത്തിനും, സഭാ നവീകരണത്തിനുമായി ഇറങ്ങി പുറ പ്പെടുകയും, തത്ഫലമായി തെക്കേ അമേരിക്കയിലും, ഏഷ്യയിലെ പല രാജ്യങ്ങളിലും, തുടർന്ന് ആഫ്രിക്ക യിലുമൊക്കെ സഭയ്ക്ക് വലിയ മുന്നേ റ്റമുണ്ടാവുകയും ചെയ്തു. ലത്തീൻ സഭയിൽ തന്നെ ചെറുതെങ്കിലും വ്യത്യ സ്തമായ രീതിയിലുള്ള ആരാധനാ രീതികൾ ചില പ്രദേശങ്ങളിലും, സന്യാസ സമൂഹങ്ങളിലും ഇന്നും നിലനിൽക്കുന്നുണ്ട്. ഇറ്റലിയിലെ മിലാനിലും പരിസരപ്രദേശങ്ങളിലുമുള്ള അബ്രോസിയൻ റീത്തും, സ്പെയി

നിലെ ചില പ്രദേശങ്ങളിലുള്ള മോസ റാബിക് റീത്തും, ഈയിടെ സഭയി ലേയ്ക്ക് വന്ന ആംഗ്ലിക്കൻ വിശ്വാസി കൾക്കായുള്ള ആഗ്ലിക്കൻ റീത്തും, ബനഡിക്റ്റിൻ സന്യാസസമൂഹം

ഉപയോഗിക്കുന്ന ബനഡിക്റ്റിൻ റീത്തും ഇവയിൽ ചിലത് മാത്രമാണ്. (കൂടുതൽ വിവരത്തിന് ലേഖനത്തിന്റെ അവസാനം കൊടുത്തിരിക്കുന്ന രൂപരേഖ കാണുക).

#### 23 പൗരസ്തൃ സഭകൾ അവയുടെ ആരാധനക്രമ അടിസ്ഥാനത്തിൽ

#### I അലക്സാണ്ഡ്രിയൻ ആരാധന ക്രമം ഉപയോഗിക്കുന്ന സഭകൾ

#### 1. കോപ്റ്റിക് കത്തോലിക്കാ സഭ

പുരാതന ഈജിപ്ത്യൻ ഭാഷയിൽ നിന്നുണ്ടായ കോപ്റ്റിക് ആരാധനയ്ക്കായി ഉപയോഗിക്കുന്ന തിനാലാണ് ഈ സഭ കോപ്റ്റിക് എന്ന് അറിയപ്പെടുന്നത്. (ഗ്രീക്ക് ഭാഷയിൾ ഈജിപ്ത് എന്നതിനുള്ള വാക്കാണ് കോപ്റ്റിക്). ഈ പാത്രിയാർക്കൽ സഭ എ.ഡി. 41-ൽ സുവിശേഷകനായ വി.മർക്കോസിന്റെ പ്രേഷിതപ്രവർ ത്തനം വഴി രൂപം കൊണ്ടതാണ്. ഇവിടുത്തെ കോപ്റ്റിക് ഓർത്തഡോക ്സ് പാത്രിയർക്കീസ് 'പോപ്പ്' എന്നും അറിയപ്പെടുന്നുണ്ട്. ഈ സഭ കാൽ സിഡോണിയൻ സുന്നഹദോസിന് (451) ശേഷമാണ് മറ്റു സഭയുമായുള്ള ബന്ധത്തിൽ നിന്നും അകലുന്നത്. പിന്നീട് ഈജിപ്തിലുണ്ടായ ഇസ്ലാമിക അധിനിവേശഫലമായി ക്രൈസ്തവർ ഇവിടെ ന്യൂനപക്ഷമായിത്തീർന്നു. ഇന്നും വളരെയധികം മതപീഡനം അനുഭവിക്കുന്ന ക്രൈസ്തവ സഭാ സമുഹമാണിത്.

കത്തോലിക്കാസഭയുമായുള്ള പുനരെകൃ പരിശ്രമങ്ങൾക്ക് ജീവൻ വയ്ക്കുന്നത് പതിനേഴാം നൂറ്റാണ്ടോടു കൂടിയാണ്. ഈ നൂറ്റാണ്ടിന്റെ ആരംഭ ത്തിൽ ഫ്രാൻസിസ്കൻ മിഷനറിമാരും അതിനുശേഷം ഈശോ സഭാ വൈദി കരും ഇവിടെ മിഷൻ പ്രവർത്തന ത്തിനായി വന്നു. സാർവ്വത്രിക സഭയു

മായുള്ള ഐകൃപരിശ്രമങ്ങൾ കാലാ കാലങ്ങളായി നടന്നിരുന്നുവെങ്കിലും 1741-ൽ ജറുസലേമിലെ കോപ്റ്റിക് ബിഷപ്പായിരുന്ന ആൻബ അത്തനാസി യോസിന്റെ പുനരൈക്യത്തോടുകൂടി യാണ് ഈ പരിശ്രമങ്ങൾ വിജയിക്കു ന്നത്. 1824–ൽ കോപ്റ്റിക് കത്തോലിക്കാ സഭയ്ക്ക് അതിനു പാരമ്പര്യമായിട്ടു ണ്ടായിരുന്ന പാത്രീയാർക്കൽ ലിയോ പന്ത്രണ്ടാം മാർപ്പാപ്പ (ഒരു സ്ഥാനപ്പേരായി) അനുവദിച്ചുകൊടു ക്കുകയും ചെയ്തു. 1895-ൽ ലിയോ പതിമൂന്നാം മാർപ്പാപ്പ സിറിൽ മക്കാരി യോസിനെ ആദ്യത്തെ ഔദ്യോഗിക പാത്രീയാർക്കീസായി നിയമിക്കുന്നു. ഇപ്പോഴത്തെ പാത്രീയാർക്കീസ് ഇബ്രാഹിം ഐസക് സിഡ്രാക് (Ibrahim Isaac Sidrak) 2013 -ലാണ് സഭാ തലവനായി തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെടുന്നത്. ജനുവരി മാസത്തിൽ നിലവിൽ വന്ന അബു ഖുർക്കാസ് (Abu Qurqas) ഉൾപ്പെടെ എട്ടു രൂപതകളും, രണ്ടുലക്ഷ ത്തിലധികം വിശ്വാസികളും ഈ സഭയിലിന്നുണ്ട്. 14 മെത്രാന്മാരിൽ നാലു പേർ വിരമിച്ചവരും, ഒരാൾ പുതിയ രൂപതയുടെ മെത്രാനായി നിയമിക്കപ്പെട്ട യാളുമാണ് (ഫെബുവരി 27 നാണ് അദ്ദേഹത്തിന്റെ മെത്രാഭിഷേകം). കോപ്റ്റിക് കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ആസ്ഥാനം ഈജിപ്തിന്റെ തലസ്ഥാ നമായ കയ്റോയിലാണ് സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്.

#### 2. എത്യോപ്യൻ കത്തോലിക്കാ സഭ

അലക്സാണ്ര്രിയൻ കോപ്റ്റിക് പാരമ്പര്യത്തിൽ ഗീസ് (Ge'ez) ഭാഷ യിലുള്ള ആരാധനക്രമം ഉപയോഗി ക്കുന്ന മെത്രാപ്പോലീത്തൻ സഭയാണ് എത്യോപ്യൻ കത്തോലിക്കാ സഭ. ജറുസലേമിലെ ആദ്യ പെന്തക്കു സ്തയ്ക്കു ശേഷം സഭയുടെ ആരംഭ കാലത്തു തന്നെ രൂപം കൊണ്ട സഭയാണ് എത്യോപ്യയിലേത്. പത്രോ സിന്റെ ആദ്യ പ്രസംഗത്തിൽ മനസാ അപ്പെട്ടവരുടെ കൂട്ടത്തിൽ എത്യോ പ്യയിൽ നിന്നുള്ളവരും ഉണ്ടായിരുന്നു വെന്ന് വി.ജോൺ ക്രിസോസ്റ്റം (349-407) പറയുന്നു. നാലാം നൂറ്റാണ്ടു മുതൽ ഭരണപരമായും ആരാധനാപരമായും ഈ സഭ കോപ്റ്റിക് സഭയുടെ ഭാഗ മായിരുന്നു. സഭയിലെ ആദ്യ ഡീക്കൻ ന്മാരിലൊരാളായ ഫിലിപ്പോസ് ജറുസ ലേമിൽ ആരാധനയ്ക്കായെത്തിയ എത്യോപ്യൻ രാഞ്ജിയുടെ ഭണ്ഡാര വിചാരിപ്പുകാരനായ ഷണ്ഡനെ മാമോദീ സാമുക്കിയ സംഭവം അപ്പസ്തോല പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ വായിക്കുന്നു (8:26 -39). വി.മത്തായിയുടെയും വി.ബർത്ത ലോമിയയുടെയും അപ്പസ്തോലിക പാരമ്പര്യം ഈ സഭ അവകാശപ്പെടുന്നു. എ.ഡി. 333-ൽ ക്രിസ്തുമതത്തെ രാജ്യത്തിന്റെ ഔദ്യോഗിക മതമായി പ്രഖ്യാപിച്ച ഈ രാജ്യത്തു ഇന്നും ക്രിസ്ത്യാനികൾ ഭൂരിപക്ഷമാണ് (63%).

പോർച്ചുഗീസ് മിഷനറിമാർ നാലാം നൂറ്റാണ്ടു മുതൽ ഇവിടെ സുവിശേഷപ്രചാരണാർത്ഥം അങ്ങനെ കാൽസിഡോണിയൻ സുന്നഹ ദോസിനു ശേഷം കോപ്റ്റിക് സഭയുമായി അറ്റുപോയ ബന്ധത്തെ പുനർജ്ജീ വിപ്പിക്കാനുള്ള വഴികൾ ആരംഭിച്ചു. 1439-ൽ യൂജിൻ നാലാമൻ മാർപ്പാപ്പ സഭൈകൃത്തിലേക്ക് എത്യോപ്യൻ ചക്രവർത്തി കോൺസ്റ്റന്റെൻ ഒന്നാ മനെ ക്ഷണിച്ചെങ്കിലും അദ്ദേഹം അത് നിരസിച്ചു. പിന്നീട് സുസെനിയോസ് ചക്രവർത്തി കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസം സ്വീകരിക്കുകയും 1622-ൽ കത്തോലി ക്കാസഭയെ രാജ്യത്തെ ഔദ്യോഗിക സഭയാക്കുകയും ചെയ്തു. തുടർന്ന് ഗ്രിഗറി പതിനാറാമൻ മാർപ്പാപ്പ ഈശോ വെദികനായിരുന്ന ൺസോ മെൻഡിസിനെ എത്യോപ്യൻ സഭയുടെ പാത്രിയർക്കീസ് ആയി നിയമിച്ചു. എന്നാൽ പിന്നീട് പലവിധ കാരണങ്ങളാൽ ഇരുനൂറു വർഷക്കാ ലത്തോളം കത്തോലിക്കാ സഭയ്ക്ക് ഇവിടെ പ്രവർത്തനാനുമതി നിഷേധിച്ചു. 1839-ൽ ഇറ്റാലിയൻ സന്യാസസമുഹ ങ്ങളായ ലാസറിസ്റ്സ്, കപ്പൂച്യൻ സന്യാസിമാർ ഇവിടെ വന്നു മിഷൻ പ്രവർത്തനം നടത്തുകയും വലിയ വിജയം കൈവരിക്കുകയും ചെയ്തു. 1919-ൽ ബെനഡിക്ട് പതിനഞ്ചാമൻ മാർപ്പാപ്പ വത്തിക്കാനകത്തു എത്യോപ്യ ക്കാർക്കായി പൊന്തിഫിക്കൽ എത്യോ

പൃൻ കോളേജ് സ്ഥാപിക്കുകയും ചെയ്തു. പിന്നീട് 1951–ലാണ് അഡിസ ബാബ കേന്ദ്രമായി എത്യോപുൻ റീത്തിനുവേണ്ടി ഒരു അപ്പസ്തോലിക എക്സാർക്കേറ്റ് സ്ഥാപിക്കുന്നത്. ഇന്ന് എൺ പതിനായിരത്തിലധികം വിശ്വാസികളും, ഒരു അതിരൂപതയും, മുന്നു രൂപതകളും ആറ് മെത്രാ ന്മാരുമുള്ള മെത്രാപ്പോലീത്തൻ സഭയാ ണിത്. കർദിനാൾ ബെർഹാനെയെ സൂസ് സെറാഫിയെൽ (Berhaneyesus Demerew Souraphiel) 1999 മുതൽ അഡിസബാബ അതിരൂപതാദ്ധ്യക്ഷ നായും, ഈ സഭയുടെ തലവനായും സേവനം ചെയ്യുന്നു.

#### 3. എരിത്രിയൻ കാത്തോലിക്കാ സഭ

ഈ അടുത്ത കാലത്ത് (ജനുവരി 2015) സാർവത്രീക സഭയിൽ പ്രത്യേക സഭയായി രൂപംകൊണ്ടതാണ് എരി ത്രിയൻ കത്തോലിക്കാ സഭ. അല ക്സാണ്ഡ്രിയൻ കോപ്റ്റിക് പാരമ്പര്യ ത്തിൽ ഗീസ് (Ge'ez) ഭാഷയിലുള്ള ആരാധനക്രമം ഉപയോഗിക്കുന്ന സഭ യാണിത്. എത്യോപൃൻ കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ഭാഗമായിരുന്ന ഈ സഭയെ ഭൂമിശാസ്ത്രപരവും, ആരാധനാപരവു മായ കാരണങ്ങളാലാണ് പുതിയൊരു സഭാകൂട്ടായ്മയി അംഗീകരിച്ചത്. മെത്രാപ്പോലീത്തൻ സഭയായ എരിത്രി യൻ കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ഔദോ ഗിക നാമം "അസ്മാറ മെത്രാപ്പോ ലീത്തൻ സഭ" (The Asmara Metropolitan sui iuris Church) എന്നാണ്.

എത്യോപ്യൻ സഭയുടെ മിക്ക പാര മ്പര്യങ്ങളും ഈ സഭയ്ക്കും അവകാശ പ്പെട്ടതാണ്. 1839-ൽ ഇറ്റാലിയൻ വിൻസെൻഷ്യൻ വൈദികനായ ജുസ് തീനോ ഡി യാക്കോബിസിന്റെ നേതൃ ത്വത്തിൽ എറിത്രിയയിലും വടക്കൻ എത്യോപ്യയിലും മിഷൻ പ്രവർത്തനം നടത്തി. ലത്തീൻ ആചാരത്തേക്കാൾ പ്രാദേശിക ആരാധനക്രമങ്ങൾ ഗീസ് ഭാഷയിൽ ഉപയോഗിച്ചു അദ്ദേഹം ആരാധന രൂപപ്പെടുത്തി. അതുപോലെ ആഗോളസഭയുമായി ഐകൃത്തി ലാകാൻ അദ്ദേഹം അവിടെയുള്ള മറ്റു ഓർത്തഡോക്സ് വിശ്വാസികളെയും

ക്ഷണിച്ചു. 1890-ൽ ഇറ്റലിയുടെ കോളനി യായി എരിത്രിയ മാറിയത് ഇറ്റാലിയൻ കൂടിയേറ്റത്തെ പ്രോത്സാഹിപിച്ചു. മാത്രമല്ല ഇക്കാലയളവിൽ ധാരാളം ഓർത്തഡോക്സ് വിശ്വാസികൾ കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസത്തിലേക്ക് കടന്നു വരികയും ചെയ്തു. രണ്ടാം ലോകമഹായുദ്ധത്തിനു ശേഷം ഇറ്റലിക്കാർ അവിടം വിട്ടു പോവുകയും, പിന്നീട് കുറച്ചു നാളത്തേയ്ക്ക് ഇംഗ്ലീഷ് ആധിപതൃത്തിലാവുകയും ചെയ്തു. പലവിധ കാരണങ്ങളാൽ ഇവിടുത്ത ലത്തീൻ സഭാംഗങ്ങൾ ഉൾപ്പെടെയു ള്ളവർ എത്യോപൃയിലെ പൗരസ്തൃ സഭയുടെ ആത്മീയ അധികാരപരിധി യിലായി. എത്യോപ്യൻ കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ഭാഗമായിരുന്ന ഈ സഭാ സമൂഹത്തെ 2015 ജനുവരി 19 ന് ഫ്രാൻസിസ് മാർപ്പാപ്പ പുതിയ വ്യക്തി ഗത സഭയായി അംഗീകരിക്കുകയും അസ്മാറ അതിരൂപതയുടെ കീഴിൽ എരിത്രിയയിലെ മറ്റു മൂന്നു രൂപത കളെയും കൊണ്ടുവരികയും ചെയ്തു. ആർച്ചുബിഷപ്പ് മെൻഗസ്റ്റീബ് ടെസ് ഫാമറിയം (Menghesteab Tesfamariam) അസ്മാറ അതിരുപതയുടെ അദ്ധ്യ ക്ഷനും, സഭാദ്ധ്യക്ഷനുമായി സഭയെ നയിക്കുന്നു. ഇന്ന് സഭയിൽ ഒരു അതിരൂപതയും, മൂന്നു അഞ്ചു മെത്രാപ്പോലീ രൂപതകളും, ത്തമാരും, ഒരു ലക്ഷത്തി അറുപതി യായിരം വിശ്വാസികളുമുണ്ട്.

#### II കൽദായ (പൗരസ്ത്യ സുറിയാനി) സഭകൾ

#### 4. കൽദായ കത്തോലിക്കാ സഭ

കൽദായ കത്തോലിക്കാ സഭ പൗര സ്തൃ സുറിയാനി ആരാധനാ ഭാഷ യായി ഉപയോഗിക്കുന്ന ഒരു പുരാതന പാത്രിയാർക്കൽ സഭയാണ്. ക്രിസ്തു ശിഷ്യനായ വിശുദ്ധ തദ്ദേവൂസിന്റെയും, ഭാരതത്തിന്റെ അപ്പോസ്തോലനായ തോമാശ്ലീഹായുടെയും, യേശുവിന്റെ എഴുപത്തിരണ്ട് ശിഷ്യന്മാരിലൊരു വനായ അദ്ദായി (എഡെസ്സായിലെ തദ്ദേവൂസ്) യുടെയും, അദ്ദേഹത്തിന്റെ ശിഷൃനായ മാറിയുടെയും അപ്പസ് തോലിക പൈതൃകമുള്ള സഭയാണിത്.



വിശുദ്ധ പത്രോസ് ശ്ലീഹായും ഈ സഭയെ നന്നായി അറിഞ്ഞിരുന്നു (1 പത്രോ. 5:13). അഞ്ചും ആറും നൂറ്റാണ്ടു കളിലുണ്ടായ ദൈവശാസ്ത്ര തർക്ക ങ്ങളുടെ ഫലമായി ഇവിടുത്തെ സഭ പലതായി വിഭജിച്ചു പോയിട്ടുണ്ട്. പേർഷ്യൻ സഭയെന്നു പൊതുവെ അറിയപ്പെട്ടിരുന്ന ഈ സഭയെ പിടിച്ചു കുലുക്കിയ നെസ്തോറിയൻ പാഷണ്ഡ തയും, പിന്നീടുണ്ടായ മുസ്ലിം ആധിപ തൃവും, ഈ സഭയുടെ ശക്തി ക്ഷയി പ്പിക്കുന്നതിനു കാരണമായി. എങ്കിലും പതിനാലാം നൂറ്റാണ്ടുവരെ ഇറാക്കിലും, ഇറാനിലും, ഇന്ത്യയിലും, മധ്യ ഏഷ്യയിലും, ചൈനയിലും, മംഗോളി യൻ സാമ്രാജ്യത്തിലുമൊക്കെ സഭയ്ക്ക് ശക്തമായ സ്വാധീനമുണ്ടാ യിരുന്നു.

ആധുനിക കൽദായ കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ചരിത്രം ആരംഭിക്കുന്നത് 1552-ൽ കൽദായ കത്തോലിക്കാ

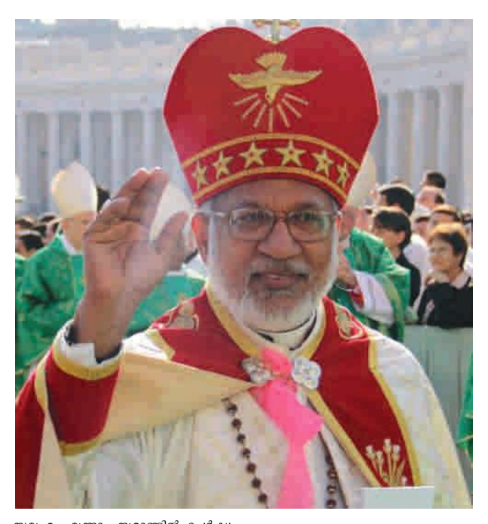
പാത്രിയർക്കേറ്റിന്റെ (The Chaldean Catholic Patriarchate of Babylon) സ്ഥാപനത്തോടുകുടിയാണ്. 1553-ൽ പാത്രീയാർക്കീസ് ഷിമുൻ എട്ടാമനെ (Patriarch Shimun VIII Yohannan Sulaga) കൽദായ സഭയുടെ പാത്രീയർ ക്കീസായി റോം അംഗീകരിച്ചു. എന്നാൽ പതിനേഴും പതിനെട്ടും നൂറ്റാണ്ടുകളിൽ ഒന്നിൽ കൂടുതൽ പാത്രീയർക്കീസുമാർ സഭാ നേതൃത്വം അവകാശപ്പെടുകയും, അങ്ങനെ റോമൻ സംസർഗ്ഗത്തിൽ ചില പ്രശ്നങ്ങൾ ഉണ്ടാവുകയും ചെയ്തി ട്ടുണ്ട്. പിന്നീട് 1830-ൽ അവർക്കിട യിലുള്ള തർക്കങ്ങൾ രമ്യമായി പരിഹരി ക്കുകയും, അന്നുമുതൽ ഇന്ന് വരെ റോമുമായുള്ള അപ്പസ്തോലിക ഐക്യ ത്തിൽ കഴിയുന്ന ഒരു സഭയുമാണിത്.

പുരാതനമായ വിശാല അസ്സിറിയൻ സാമ്രാജ്യത്തിൽ സുറിയാനി ഭാഷാ പാരമ്പര്യത്തിലുള്ള കൽദായ വംശ ത്തിലുള്ള ക്രിസ്തീയ വിഭാഗമായിരുന്നു ഇവർ. അസ്സിറിയൻ എന്ന വാക്കിൽ നിന്നുമാണ് സുറിയാനി എന്ന പദത്തി ന്റെയും ഉത്ഭവം. പുരാതന പേർഷ്യൻ പ്രദേശങ്ങളിൽ ജീവിച്ച സെമിറ്റിക് വംശജരായ ഇവർ കൽദായ പാരമ്പര്യം അവകാശപ്പെടുന്നു. ഗോത്രപിതാവായ അബ്രഹാം ജനിച്ചത് ദക്ഷിണ ഇറാക്കിലെ ഉർ എന്ന കൽദായ ദേശത്താണ്. കൽദായ എന്ന ഭൂപ്രദേശം ഇന്ന് നില വിലില്ലെങ്കിലും ആധുനിക കാലത്തു ഇറാക്കിലും പരിസരപ്രദേശങ്ങളി ലുമുള്ള പുരാതന ക്രിസ്തീയ വിശ്വാ സികളെ സൂചിപ്പിക്കാൻ ഈ പദം ഇന്നും ഉപയോഗിക്കുന്നു.

ആധുനിക കാലത്തു ഏറ്റം കൂടുതൽ മതപീഢനം നേരിടുന്ന ഒരു ക്രൈസ്തവ സമൂഹമാണ് ഇവിടുത്തേത്. ഇരുപതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ ആരംഭത്തിൽ തുർക്കി കളും, പിന്നീട് ഇറാക്കി സൈനൃവും നടത്തിയ വംശഹത്യയുടെ തുടർച്ച യാണ് ഇപ്പോഴത്തെ ഐസിസ്, തീവ്രവാദവും. ഇന്ന് അൽഖൈദ ഇരുപത്തി മുന്നു മെത്രാന്മാരും (വിരമിച്ചവർ ഉൾപ്പടെ) ആറുലക്ഷത്തി മുപ്പത്തിനായിരത്തിലധികം വിശ്വാസി കളും, പ്രവാസത്തിൽ (diaspora) ജീവിക്കുന്ന വലിയൊരു വിശ്വാസ സമൂഹവുമുള്ള ഒരു സഭയാണിത്. ഈ സഭയുടെ ഇന്നത്തെ തലവൻ പാത്രീ യാർക്കീസ് ലൂയിസ് കർദിനാൾ സാക്കോ (Louis Raphaël I Sako) ആണ്. ബാബി ലോണിയ കൽദായ പാത്രീയർക്കേറ്റിന്റെ ആസ്ഥാനം ഇറാക്കിന്റെ തലസ്ഥാന മായ ബാഗ്ദാദ് തന്നെയാണ്.

### 5. സീറോ–മലബാർ കത്തോലിക്കാ സഭ

കൽദായ പൗരസ്ത്യ സുറിയാനി പാരമ്പര്യത്തിലുള്ള ഒരു പുരാതന ശ്ലൈഹീക സഭയാണ് ഭാരതത്തിലെ സീറോ മലബാർ കത്തോലിക്കാ സഭ. ഈ മേജർ ആർക്കി എപ്പിസ്കോപ്പൽ സഭ ഭാരതത്തിലെ മാർത്തോമാ പാരമ്പ രൃത്തിലുള്ള ഏറ്റം വലിയ സഭാ സമൂഹ വുമാണ്. പന്ത്രണ്ടു അപ്പോസ്തോല ന്മാരിലൊരാളായ വി.തോമാ ശ്ളീഹാ



സമൂഹം. മൂന്നാം നൂറ്റാണ്ടിൽ പേർഷ്യ യിൽ നിന്നും പൗരസ്ത്യ സുറിയാനി പാരമ്പര്യത്തിലുള്ള വിശ്വാസികൾ കേരളത്തിലേക്ക് കുടിയേറിയതായി ചരിത്ര രേഖകൾ സാക്ഷിക്കുന്നു. മാർത്തോമ്മാസഭാചരിത്ര പണ്ഡിതനായ പ്ലാസിഡ് പൊടിപ്പാറയച്ചൻ ഈ സഭ യുടെ തനിമയെ ഇപ്രകാരം വിശദീ കരിച്ചിട്ടുണ്ട്: "സംസ്കാരത്തിൽ ഭാരതീ യവും, വിശ്വാസത്തിൽ ക്രിസ്തീയവും (കത്തോലിക്കാ), ആരാധനാ രീതിയിൽ പൗരസ്തൃവും (സുറിയാനി)" ആയ സഭയാണിത്. കൽദായ സുറിയാ നിപാരമ്പര്യത്തിലുള്ള മാർ അദ്ദായിയു ടെയും മാർ മാറിയുടെയും, അന്ത്യോഖ്യ തെയഡോറിന്റെയും യിലെ മാർ അനാഫൊറയാണ് സീറോ-മലബാർ കത്തോലിക്കാ സഭ ഉപയോഗിക്കുന്നത്. (നമുക്കൊക്കെ വളരെ പരിചിതമായ മാർത്തോമാ ശ്ലീഹായുടെ സുവിശേഷ പ്രഘോഷണവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട സഭാ

ചരിത്ര വിവരണം ഇവിടെ ഒഴിവാ ക്കുന്നു).

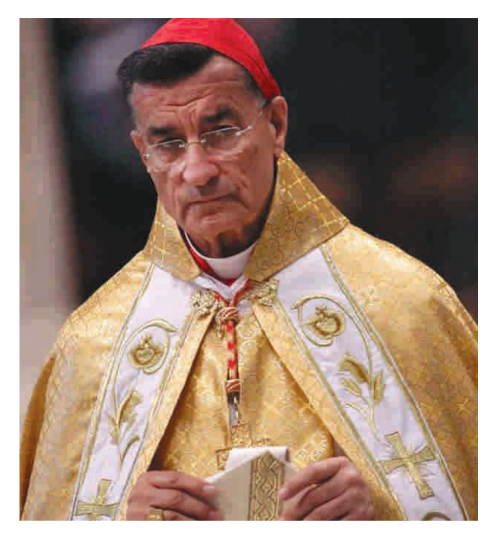
പോർച്ചുഗീസ് മിഷനറിമാരുടെ വരവോടെ മാർത്തോമാ ക്രിസ്ത്യാനി കളുടെ പേർഷ്യൻ സഭയുമായിട്ടുള്ള ബന്ധത്തിന് തടസ്സം നേരിട്ടു. 1597– ൽ കാലംചെയ്ത ബിഷപ്പ് എബ്രഹാമാണ് (Bishop Abraham of Angamaly) ഇവിടെ സേവനം ചെയ്ത അവസാ നത്തെ പേർഷ്യൻ മെത്രാപ്പോലീത്ത. പോർച്ചുഗീസ് പദ്രോവാദോയും, 1599– ലെ ഉദയംപേരൂർ സുന്നഹദോസും, തുടർന്നുണ്ടായ ലത്തീൻ ആരാധനാ രീതികളുടെ അടിച്ചേൽപ്പിക്കലും 1653-ലെ പ്രസിദ്ധമായ കൂനൻ കുരിശു സത്യത്തിനു കാരണമായി. ഇതോടെ ഒന്നായിരുന്ന മാർത്തോമ്മാ ക്രിസ്ത്യാ നികൾ പുത്തൻകൂർ, പഴയകൂർ എന്ന പേരിൽ രണ്ടായി വിഭജിക്കപ്പെട്ടു. (സ്ഥലപരിമിതിമുലം പല ചരിത്ര വിവരണങ്ങളും ഇവിടെ ഒഴിവാക്കുന്നു). ഇരുപതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ ആരംഭത്തി ലാണ് ഈ സഭ സീറോ-മലബാർ കത്തോലിക്കാ സഭ എന്ന പേര് സ്വീകരിക്കുന്നത്. അതുപോലെ 1923-ൽ മാർ അഗസ്റ്റിൻ കണ്ടത്തിൽ സഭാദ്ധ്യക്ഷ നാകുന്നതോടെയാണ് ഈ സഭയുടെ ആധുനിക ചരിത്രം ആരംഭിക്കുന്നത്. 1992 ഡിസംബർ 16-ന് ജോൺ പോൾ രണ്ടാമൻ മാർപ്പാപ്പ ഈ സഭയെ മേജർ ആർക്കി എപ്പിസ്കോപ്പൽ സഭയായി ഉയർത്തുകയും കർദിനാൾ ആന്റണി പടിയറ പിതാവിനെ ആദ്യത്തെ മേജർ ആർച്ചുബിഷപ്പായി നിയമിക്കു കയും ചെയ്തു.

ഇന്ന് ഈ സഭയ്ക്ക് നേതൃത്വം കൊടുക്കുന്നത് മേജർ ആർച്ച്ബിഷപ് കർദിനാൾ ജോർജ് ആലഞ്ചേരി പിതാവാണ്. സഭയുടെ ആസ്ഥാനം എറണാകുളം-അങ്കമാലി അതിരുപത യിലെ കാക്കനാട്ടാണ് സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്. ഒരു മേജർ അതിരുപ നാലു അതിരൂപതകളും, തയും, ഇന്ത്യയിലും, വിദേശത്തുമായി മുപ്പത് രുപതകളുമായി അറുപത്തിയെട്ടു മെത്രാന്മാരും (റിട്ടയർ ചെയ്തവരും, മറ്റു രൂപതകളിൽ ജോലി ചെയ്യുന്നവരുമുൾ പ്പെടെ) ഈ സഭയ്ക്കുണ്ട്. കത്തോ ലിക്കാ കുട്ടായ്മയിലുള്ള രണ്ടാമത്തെ വലിയ പൗരസ്തൃ സഭയാണിത്. നാൽപ്പത്തിരണ്ടു ലക്ഷത്തിലധികം (Annuario Pontificio 2016) വിശ്വാസി കളുള്ള ഈ സഭ സന്യാസ-വൈദിക ജീവിതത്തിലേക്കുള്ള ദൈവ വിളി യാലും ആഗോള സഭയ്ക്ക് അനേകം മിഷനറിമാരെ സംഭാവന ചെയ്യുന്ന തിലും മുൻപന്തിയിലാണ്. ഈ അടുത്ത കാലത്ത് വിശുദ്ധ പദവിയിലേ ക്കുയർത്തിയ വി. അൽഫോൻ സാമ്മയും, വി. ചാവറയച്ചനും, വി. എവുപ്രാസിയമ്മയും, വി. മറിയം തെരേസയും ഈ സഭയുടെ സന്താനങ്ങളാണ്.

III അന്ത്യോഖ്യൻ (പാശ്ചാത്യ സുറിയാനി ) സഭകൾ

6. മാറോനീത്ത കത്തോലിക്കാ സഭ

പാശ്ചാതൃ സുറിയാനി പാരമ്പരൃ



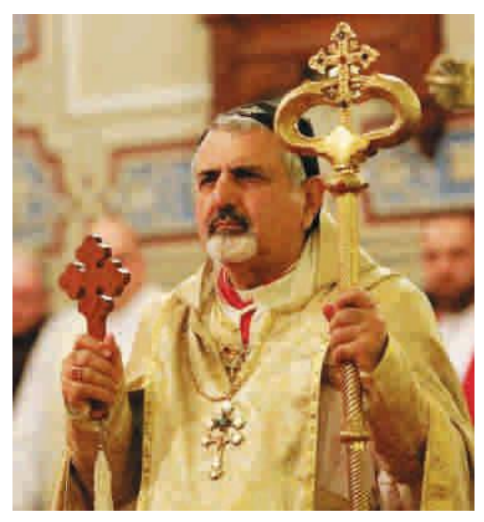
ത്തിലുള്ള ഒരു പാത്രിയാർക്കൽ സഭയാണ് "അന്ത്യോഖൃയിലെ സുറി യാനി മാറോനീത്ത സഭ" എന്നറിയ പ്പെടുന്ന മാറോനീത്ത കത്തോലിക്കാ സഭ. മറ്റു പൗരസ്ത്യ സഭകളെപ്പോലെ സമാന്തര ഓർത്തഡോക്സ് വിഭാഗമി ല്ലെന്നുള്ളതും, റോമുമായിട്ടുള്ള ഐക്യം ഒരിക്കലും നഷ്ടപ്പെട്ടിട്ടില്ലായെന്നുള്ളതും ഈ സഭയുടെ പ്രത്യേകതയാണ്. അതുപോലെ പൗരസ്ത്യ സുറിയാനി പാരമ്പര്യങ്ങളും, ലത്തീൻ പാരമ്പര്യങ്ങളും ഈ സഭയെ വലുതായി സ്വാധീനിച്ചിട്ടുണ്ട്. പാശ്ചാത്യ സുറിയാനി കൂടാതെ നമ്മുടെ കർത്താവു സംസാ രിച്ച അറമായ ഭാഷയും ആരാധനയിൽ ഇവർ ഉപയോഗിക്കുന്നുണ്ട്.

നാലാം നൂറ്റാണ്ടിൽ വി.മാരോൻ എന്ന സുറിയാനി ക്രിസ്തീയ മുനിവര്യൻ തൗറൂസ് മലനിരകളിൽ പ്രാർത്ഥ നയിലും ധ്യാനത്തിലും തന്റെ ജീവിതം ചിലവഴിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ വിശുദ്ധി യിലും, അത്ഭുത സിദ്ധികളിലും ആകൃഷ്ടരായി അനേകർ അദ്രേഹ ത്തിന്റെ അനുയായികളായി. ഇദ്ദേഹ ത്തിന്റെ വിശുദ്ധിയെക്കുറിച്ചു കേട്ടറിഞ്ഞ കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളിലെ വി. ജോൺ ക്രിസോസ്റ്റം തനിക്കുവേണ്ടി പ്രാർത്ഥി ക്കണമെന്നപേഷിച്ചുകൊണ്ടു മാരോന് കത്തുകൾ എഴുതി. (ഇവർ അന്ത്യോഖൃയിലെ സ്കുളിൽ സഹപാഠികളായിരുന്നുവെന്നും പറയപ്പെടുന്നു). രോഗസൗഖ്യത്തിനുള്ള ദൈവീക വരമുണ്ടായിരുന്ന വി.മാരോൻ അനേകരെ ശാരീരികമായും, ആത്മീയ മായും സുഖപ്പെടുത്തി. കൂടാതെ അദ്ദേഹം അനേകരെ ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസത്തിലേക്ക് നയിച്ച വലിയ മിഷനറിയുമായിരുന്നു. വി.മാരോന്റെ പിൻഗാമികൾ എന്ന

നിലയിൽ അവിടുത്തെ സഭ മാറോനീത്ത സഭ എന്ന് അറിയപ്പെടാൻ തുടങ്ങി. വി.മാരോന്റെ ശിഷ്യനായ ആദ്യ സിറൂസിലെ എബ്രഹാം (Saint Abraham of Cyrrhus) ലബനോനിൽ സുവിശേഷ പ്രവർത്തനം നടത്തുകയും അനേകരെ ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസത്തിലേക്ക് കൊണ്ടു വരികയും ചെയ്തു. അതിനാൽ വി.എബ്രഹാം "ലബനോന്റെ അപ്പോസ് തോലൻ" എന്നാണ് അറിയ പ്പെടുന്നത്.

ലബനോന്റെ വടക്കൻ പ്രദേശങ്ങളിൽ നുറുകണക്കിന് ആശ്രമങ്ങൾ മലനിര കൾക്കിടയിൽ കൊത്തിയെടുത്തപറയിടു ക്കിൽ സന്യാസികൾ നിർമിച്ചു. അഞ്ചാം നൂറ്റാണ്ടായപ്പോഴേക്കും ഒരോന്റസ് ആശ്രമത്തിൻകീഴിൽ (Monastery of Saint Maroun on the Orontes) മൂന്നൂറോളം ആശ്രമങ്ങളുണ്ടായി. എ.ഡി. 685-ൽ ബിഷപ്പ് ജോൺ മോറോനെ ആശ്രമാംഗങ്ങൾ ആദ്യത്തെ പാത്രിയർ ക്കീസായി തിരഞ്ഞെടുത്തു. പിന്നീട് മാറോണീത സഭ അന്തോഖ്യൻ അപ്പസ് തോലിക പിന്തുടർച്ചാവകാശം അവകാ ശപ്പെടുകയും, സെർജിയസ് ഒന്നാമൻ മാർപ്പാപ്പ (650–701) ജോൺ മാരോനെ പാത്രിയർക്കീസായി അംഗീകരിക്കു കയും ചെയ്തു. എന്നാൽ ഇവിടെ യുണ്ടായ ഇസ്ലാമിക അധിനിവേശം ക്രൈസ്തവ വിശ്വാസത്തിന് വലിയ തളർച്ചയുണ്ടാക്കി. അതിനുശേഷം ഓട്ടോമൻ ഭരണത്തിലും ഈ സഭയ്ക്ക് വലിയ നഷ്ടങ്ങൾ നേരിട്ടു. പിന്നീട് 1736-ലെ മൌണ്ട് ലെബനോൻസൂന്നഹ ദോസിൽ ക്ലമന്റ് പത്രണ്ടാമൻ (1652–1740) മാർപ്പാപ്പയുടെ പ്രതിനിധി സംബന്ധി ക്കുകയും വിദ്യാഭ്യാസത്തിലൂടെ സമൂഹ ത്തിന്റെ ഉന്നതിക്കായി പ്രവർത്തിക്കാൻ തീരുമാനിക്കുകയും, രൂപതാ ഭരണ ത്തിനായി പ്രത്യേക നിബന്ധനകൾ ഉണ്ടാക്കുകയും ചെയ്തു.

ഇന്ന് വളരെയധികം ലത്തീൻ സ്വാധീനം ആരാധനാ ക്രമത്തിലും, ഭരണ നിർവഹണത്തിലും വന്നിട്ടുള്ള ഒരു സഭയാണ് മാറോണീത്ത സഭ. 1584-ൽ റോമിൽ മാറോണീത കോളേജ് സ്ഥാപിച്ചത് ഈ സ്വാധീനം കൂടുന്ന



തിനിടയാക്കുകയും ചെയ്തു. മാറോ ണീത്ത സഭയുടെ അനന്യതയുടെ അഞ്ചു ഘടകങ്ങൾ 2003-2004 ൽ കൂടിയ മാറോണീത്ത പാത്രീയാർക്കൽ നിശ്ചയിച്ചിരിക്കുന്നത് അസംബ്ലി ഇപ്രകാരമാണ്. ഇതൊരു സഭയാണ്. അന്ത്യോഖ്യൻ കാൽസിഡോണിയൻ സുന്നഹദോസിന്റെ പഠനങ്ങൾ പൂർണ്ണമായും ഉൾകൊണ്ട സഭയാണ്. 3. ഇത് പാത്രിയർക്കലും അതേസമയം ആശ്രമ ശൈലിയിലു ള്ളതുമായ (Monastic) സഭയാണ്. 4. റോമിലെ പത്രോസിന്റെ പരമാധികാര ത്തോട് ചേർന്ന് നിൽക്കുന്ന സഭയാണ്. 5. ലബനോൻ രാജ്യവുമായി അഭേദ്യ ബന്ധമുള്ള സഭയാണ്.

ഇപ്പോഴത്തെ ഈ സഭയുടെ തലവൻ പാത്രിയർക്കീസ് ബെഹാറ ബുട്രോസ് കർദിനാൾ അൽ-റായിയാണ്. മാറോണീത്താ സഭയുടെ മുപ്പത്തഞ്ചു ലക്ഷത്തോളം വരുന്ന വിശ്വാസികളിൽ മൂന്നിൽ രണ്ടു ആളുകളും ഇന്നു ലബനോന് പുറത്താണ് ജീവിക്കുന്നത്. ബെയ്റൂട് നഗരത്തിനു വടക്കുകിഴക്കായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ബ്കെർക്കേയിലാണ് (Bkerke) മാറോണീത്താ സഭയുടെ പാത്രിയർകെറ്റ് ആസ്ഥാനം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത്. ലബനോനിലും പുറത്തു മായി ഇരുപത്തൊൻപത് രൂപതകളും, അൻപത് ബിഷപ്പുമാരും (വിരമിച്ചവരും, മറ്റു സ്ഥലങ്ങളിൽ ജോലിചെയ്യുന്ന വരുമുൾപ്പെടെ) ഈ സഭയ്ക്കിന്നുണ്ട്.

### 7. സുറിയാന<mark>ി കത്തോലിക്കാ</mark> സഭ

അന്ത്യോഖ്യൻ പാശ്ചാത്യ സുറി യാനി പാരമ്പര്യത്തിലുള്ള ഒരു അപ്പസ്തോലിക പാത്രിയാർക്കൽ സഭയാണ് സുറിയാനി കത്തോലിക്കാ സഭ. അന്ത്യോഖ്യ റോമൻ സാമ്രാ ജ്യത്തിലെ മൂന്നാമത്തെ പ്രധാനപ്പെട്ട ക്രിസ്തീയ കേന്ദ്രമായിരുന്നു. സഭയുടെ

ആരംഭകാലം മുതൽതന്നെ ഇവിടുത്തെ സഭയ്ക്ക് വലിയ പ്രാധാന്യം ഉണ്ടാ യിരുന്നു. അന്ത്യോഖ്യയിലെ പത്രോ സിന്റെ അപ്പസ്തോലിക പിന്തുടർ ച്ചയോടൊപ്പം, വി.ബർണബാസിന്റെയും, വി.പൗലോസിന്റെയും ശ്ലൈഹീക പിന്തുടർച്ചയും ഈ സഭ അവകാ ശപ്പെടുന്നു. കർത്താവിന്റെ ശിഷ്യനും, ജെറുസലേം സഭയുടെ അദ്ധ്യക്ഷ നുമായിരുന്ന വിശുദ്ധ യാക്കോബിന്റെ അനാഫൊറയും, സുറിയാനി പ്ശീത്ത ബൈബിളും, വി. എവോഡിയോസി ന്റെയും, അന്ത്യോഖ്യയിലെ വി. ഇഗ്നേ ഷ്യസിന്റെയും പൗതൃകങ്ങളും ഈ പുരാതന സഭയുടെ മാറ്റുകൂട്ടുന്നു. സഭാ പണ്ഡിതന്മാരായ വി. അപ്രേമും, സാരൂഗിലെ വി. യാക്കോബും ഈ സഭയിലെ അംഗങ്ങളായിരുന്നു.

കാൽസിഡോണിയൻ സുന്നഹ ദോസിനുശേഷം ശേഷം ഇവിടുത്തെ സഭ പൗരസ്തൃ ഓർത്തഡോക്സ് വിഭാഗത്തിനൊപ്പമായി സുറിയാനി ഓർത്തഡോക്സ് സഭ എന്ന് അറിയ പ്പെടാൻ തുടങ്ങി. ഈ സുന്നഹ ദോസിനുശേഷം എടെസ്സായിലെ ബിഷപ്പായിരുന്ന യാക്കോബ് ബാര ദേവൂസ് (Jacob Baradaeus 500-578) കൗൺസിൽ പഠനത്തിൽ നിന്നും മാറി നിന്നവർക്കായി ധാരാളം മെത്രാന്മാരെ വാഴിച്ചു. ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ പേരിനോട് ചേർത്ത് ഇവർ പിന്നീട് യാക്കോ ബായക്കാർ എന്നും അറിയപ്പെട്ടിരുന്നു. പിന്നീട് ഈ സഭയ്ക്ക് ഇന്ത്യയിലും, അഫ്ഗാനിസ്ഥാനിലും, പശ്ചിമേഷൃൻ രാജ്യങ്ങളിലും, ചൈനയിലുമൊക്കെ സ്വാധീനമുണ്ടായി.

1626-ൽ ഈശോസഭാ വൈദികരും, കപ്പുച്ചിൻ സന്യാസ വൈദികരും സുവിശേഷ പ്രഘോഷണത്തിനായി ഇവിടെത്തി. 1662-ൽ പാത്രീയാർ ക്കാസ്ഥാനം കുറെ നാളത്തേയ്ക്കു ഒഴിഞ്ഞു കിടന്നപ്പോൾ കത്തോലിക്കാ സഭയെ അനുകൂലിക്കുന്ന വിശ്വാ സികൾ മാർ ഇഗ്നാത്തിയോസ് അകിജാനെ (Mar Ignatius Andrew 'Abdul-Ghal Akijan) പാത്രിയർ

ക്കീസായി തിരഞ്ഞെടുത്തു . ഇത് പല പ്രശ്നങ്ങൾക്കും കരണമായെങ്കിലും, 1782-ൽ ഓർത്തഡോക്സ് സുന്നഹദോസ് തിരഞ്ഞെടുത്ത അലെ പ്പോയിലെ മെത്രാനായിരുന്ന മൈക്കിൾ ജാർവെ പാത്രിയർക്കയായി തിര ഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ടയുടനെ മാർപ്പാപ്പയോടു വിധേയതാം രേഖപ്പെടുത്തി താൻ കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസത്തിലാണെന്നു പ്രഖ്യാപിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ പിൻ ഗാമിയായി ഇന്ന് ഈ സഭയെ നയിക്കുന്നത് പാത്രിയർക്കീസ് ഇഗ്നാ ത്തിയോസ് കർദിനാൾ അപ്രേം യുനാൻ ആണ് (Ignatius Ephrem Joseph III Yonan). രണ്ടു ലക്ഷത്തിനടുത്ത് വിശ്വാസി കളുള്ള ഈ സഭയുടെ ആസ്ഥാനം ലബനോന്റെ തലസ്ഥാനമായ ബെയ് റൂട്ടാണ്. പതിനേഴു രൂപതകളും, ഇരുപതു ബിഷപ്പുമാരും (വിരമിച്ചവർ ഉൾപ്പെടെ), വലിയൊരു പ്രവാസി വിശ്വാസ സമൂഹവുമുള്ള സഭയാണിത്. ഇന്ന് മധ്യപൂർവ ദേശത്തു ഏറ്റവും കുടുതൽ ക്രൈസ്തവ പീഡനത്തിന് ഇരയായിട്ടുള്ള സഭകളിലൊന്നാണിത്.

### സീറോ-മലങ്കര സുറിയാനി കത്തോലിക്കാ സഭ

അന്ത്യോഖൃൻ പാശ്ചാതൃ സുറി യാനി പാരമ്പര്യത്തിലുള്ള ഒരു പുരാതന ശ്ലൈഹീക സഭയാണ് ഭാരതത്തിലെ സീറോ-മലങ്കര കത്തോലിക്കാ സഭ. ഈ മേജർ ആർക്കി എപ്പിസ്കോപ്പൽ സഭ ഭാരതത്തിലെ മാർത്തോമാ പാരമ്പര്യ ത്തിലുള്ള സഭാ സമൂഹവുമാണ്. പന്ത്രണ്ടു അപ്പോസ്തോലന്മാരിലൊരാ വി.തോമാ ശ്ളീഹായാൽ സ്ഥാപിതമായതാണ് ഈ സമുഹം. ഭാരതീയ സംസ്കാരത്തിൽ അധി ഷ്ഠിതവും, കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസ ത്തിൽ ആയിരിക്കുന്നതും, പാശ്ചാത്യ സുറിയാനി ആരാധനക്രമം അനുധാവനം ചെയ്യുന്നതുമായ ആയ സഭയാണിത്. കർത്താവിന്റെ ശിഷ്യനും, ജെറുസലേം സഭയുടെ അധ്യക്ഷനുമായിരുന്ന വിശുദ്ധ യാക്കോബിന്റെ അനാഫൊറയാണ് വി.കുർബാനയ്ക്കായി ഉപയോ ഗിക്കുന്നത്.

മിഷൻ പ്രവർത്തനത്തിനായി ഇവിടെയെത്തിയ പോർച്ചുഗീസ് മിഷനറിമാർ പദ്രോവാദോ അധികാര മുപയോഗിച്ചു ഇവിടുത്തെ മാർത്തോമാ ക്രിസ്ത്യാനികളുടെമേൽ ആധിപത്യം സ്ഥാപിക്കാൻ ശ്രമിച്ചതിന്റെ അനന്തര ഫലമായിരുന്നു 1653-ലെ പ്രസിദ്ധമായ കൂനൻ കുരിശു സത്യം. ഇതോടെ ഒന്നായിരുന്ന മാർത്തോമ്മാ ക്രിസ്ത്യാ നികൾ പുത്തൻകൂർ, പഴയകൂർ എന്ന പേരിൽ രണ്ടായി വിഭജിക്കപ്പെട്ടു. (സ്ഥലപരിമിതിമുലം പല ചരിത്ര വിവരണങ്ങളും ഇവിടെ ഒഴിവാക്കുന്നു). സഭാസംസർഗത്തിനു ആഗോള പുറത്തുപോയ പുത്തൻകൂർ വിഭാഗം 1665-ൽ അന്ത്യോഖ്യതിൽ നിന്ന് ഇവിടെയെത്തിയ മാർ ഗ്രീഗോറിയോസ് മെത്രാനെ സ്വീകരിക്കുകയും സാവധാനം പാശ്ചാത്യ സുറിയാനി ആരാധന ക്രമം ആചരിക്കുന്നവരായി തീരുകയും ചെയ്തു. നൂറ്റാണ്ടുകളായി നടന്ന സഭൈക്യ പരിശ്രമങ്ങൾ വിജയം വരിച്ചത് ദൈവദാസൻ ആർച്ചുബിഷപ്പ് മാർ ഇവാനിയോസിന്റെ നേതൃത്വത്തിൽ 20-ന് നടന്ന 1930 സെപ്തംബർ പുനരൈകൃത്തോടുകൂടിയാണ്. 2005 ഫെബ്രുവരി 10-ന് ജോൺ പോൾ രണ്ടാമൻ മാർപ്പാപ്പ ഈ സഭയെ മേജർ ആർക്കി എപ്പിസ്കോപ്പൽ സഭയായി ഉയർത്തുകയും ആർച്ചുബിഷപ്പ് സിറിൽ മാർ ബസേലിയോസിനെ സഭയുടെ ആദ്യത്തെ മേജർ ആർച്ചുബിഷപ്പ് കാതോലിക്കാ ബാവയായി ഉയർത്തു കയും ചെയ്തു.

വി. ജോൺ പോൾ രണ്ടാമൻ 2003-ൽ കത്തോലിക്കാ മാർപ്പാപ്പ സഭയിൽ "അതിവേഗം വളരുന്ന സഭ''യെന്ന് വിശേഷിപ്പിച്ച ഈ സഭയ്ക്ക് ഇന്ന് നേതൃത്വം കൊടുക്കുന്നത് മേജർ ആർച്ചുബിഷപ്പ് ബസേലിയോസ് കർദിനാൾ ക്ളീമീസ് കാതോലിക്കാ ബാവയാണ്. സഭയുടെ ആസ്ഥാനം തിരുവന്തപുരം പട്ടത്തുള്ള കാതോലിക്കാ സെന്ററാണ്. ഒരു മേജർ അതിരു പതയും, ഒരു അതിരൂപതകളും, ഇന്ത്യയിലും, വിദേശത്തുമായി പന്ത്രണ്ട് രൂപതകളും, പതിനാലു മെത്രാന്മാരും (റിട്ടയർ ചെയ്തവരുൾപ്പെടെ) അഞ്ചു ലക്ഷത്തി സഭയ്ക്കുണ്ട്.

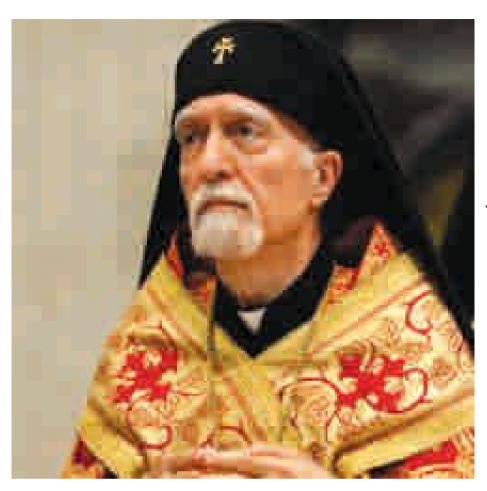
നടുത്തു വിശ്വാസികളുള്ള ഈ സഭ മിഷൻ തീഷ്ണതയിലും സഭൈകൃ പ്രവർത്തനങ്ങളിലും സജീവമാണ്.

### IV. അർമേനിയൻ കാത്തോലിക്കാ സഭ

### 9. അർമേനിയൻ കാത്തോലിക്കാ സഭ

അർമേനിയൻ ആരാധനാ പാരമ്പര്യ ത്തിലുള്ള ഒരു അപ്പസ്തോലിക പാത്രിയാർക്കൽ സഭയാണ് അർമേ നിയൻ കത്തോലിക്കാ സഭ. ക്രിസ്തു ബർത്തലോമിയയും, ശിഷൃന്മാരായ തദ്ദേവൂസും സ്ഥാപിച്ച സഭയാണിത്. ഓസ്റോനയിലെ (എഡെസ്കയുടെ തലസ്ഥാനം) രാജാവായിരുന്ന അബ് അഞ്ചാമൻ രാജാവിനെ വി.തദേവൂസ് കുഷ്ഠരോഗത്തിൽ നിന്നും സുഖപ്പെടുത്തി. തത്ഫലമായി അദ്ദേ ഹവും, അനുയായികളും ക്രിസ്തു മതം സ്വീകരിച്ചു. (പിന്നീട് അദ്ദേഹം വിശ്വാസം ഉപേക്ഷിച്ചെന്നും വി. തദ്ദേവുസിന്റെ രക്തസാക്ഷിത്വത്തിന് കാരണക്കാരനാണെന്നും പറയപ്പെ ടുന്നു). വി. തദ്ദേവൂസ് അർമേനി യായിലും പരിസര പ്രദേശങ്ങളിലും പ്രസംഗിക്കുകയും, സുവിശേഷം ദൈവമാതാവിന്റെ ഒരു ചിത്രം അർമേനിയായിലെ അനാഹിത് ദേവതയുടെ അമ്പലത്തിൽ സ്ഥാപി ക്കുകയും ചെയ്തു. വളരെ പെട്ടെന്ന് തന്നെ ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസം രാജ്യം മുഴുവൻ വ്യാപിച്ചു.

അർമേനിയ ചരിത്രത്തിലെ ആദ്യ ക്രിസ്തീയ രാജ്യമാണ്. തിരിദാതെസ് മുന്നാമൻ രാജാവ് ക്രൈസ്തവ മതത്തെ തന്റെ രാജ്യത്തെ ഔദ്യോഗിക മതമായി പ്രഖ്യാപിച്ചു (എ.ഡി.301 നും 314 നും ഇടയ് ക്കുള്ള കാലത്താണ് നടന്നത്). "പ്രകാശിക്കുന്നവനായ" വി. ഗ്രിഗോറിയോസാണ് (St. Gregorgy the Illuminator) സഭയുടെ ആദ്യത്തെ കാതോലിക്കാ (പാത്രിയർക്കീസ് എന്നതിനുപകരം തത്തുല്യമായ കാതോലിക്കാ എന്ന സംജ്ഞയാണ് അർമേനിയൻ സഭ ഉപയോഗി ച്ചിരുന്നത്). സെസറിയയിൽ വച്ചാണ് അദ്ദേഹത്തെ സഭാതലവനായി



തിരികെ അഭിഷേകം ചെയ്യുന്നത്. യെത്തിയ അദ്ദേഹം രാജ്യത്തെ വിഗ്രഹങ്ങൾ എല്ലാം തകർക്കുകയും അവയുടെ സ്ഥാനത്ത് ദേവാലയങ്ങൾ പണിയുകയും ചെയ്തു. അദ്ദേഹത്തിന് ദിവൃജ്ഞാനം ഉണ്ടായ സ്ഥലത്താണ് (Etchmiadzin) അർമേനിയായിലെ പ്രധാന ദേവാലയം പണിതുയർ ത്തിയിരിക്കുന്നത്. അർമേനിയൻ കാതോലിക്കോസ് നിഖ്യാ സുന്നഹ ദോസിൽ സംബന്ധിച്ചതായി ചരിത്ര ത്തിൽ രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ കാൽസിഡോണിയൻ സുന്നഹ ദോസിന്റെ തുടർച്ചയെന്നോണം എ.ഡി.554-ൽ അർമേനിയൻ സഭ റോമുമായും കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളു മായുള്ള ബന്ധം വിഛേദിക്കുന്നു.

അഞ്ചാം നൂറ്റാണ്ടിൽ വി. മെസ്രോപ് മാഷ്തോത്സ് (Saint Mesrop Mashtots) ബൈബിൾ അർമേനിയൻ ഭാഷയിലേക്ക് പരിഭാഷപ്പെടുത്തിയത് ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസത്തിന്റെ വ്യാപകമായ വളർച്ചക്ക്

വഴി തെളിച്ചു. കുരിശുയുദ്ധകാലത്തും പിന്നീട് 1439 ഫ്ളോറെൻസ് കൗൺ സിലിലും അർമേനിയൻ സഭ കത്തോ ലിക്കാ സഭാകൂട്ടായ്മയിലേക്കു വന്നെ ങ്കിലും ആ ബന്ധം അധികനാൾ നീണ്ടു കുറെയധികം അർമേനിയൻ ക്രൈസ്തവർ ഇക്കാലഘട്ടത്തിലൊക്കെ കത്തോലിക്കരായെങ്കിലും അവരൊക്കെ സഭാസംവിധാനത്തിന്റെ അഭാവത്തിൽ ലത്തീൻ സഭയുടെ അംഗങ്ങളായി മാറുകയാണ് ചെയ്തത്.

സിസിലെ പാത്രിയർക്കീസായി 1749 അബ്രഹാം പിയറി ഒന്നാമൻ (Abraham-Pierre I Ardzivian) തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെട്ടു. അദ്ദേഹം അതിന് മുൻപ് കത്തോലിക്കാ വിശ്വാസം സ്വീകരിച്ചിരുന്നു. കത്തോ ലിക്കാ വിശ്വാസം സ്വീകരിച്ചതിന്റെ പേരിൽ അദ്ദേഹം അർമേനിയയിൽ ജയിലിൽ കിടക്കുകയും പീഡന മേൽക്കുകയും ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. ബെന ഡിക്ല് പതിനഞ്ചാമൻ മാർപ്പാപ്പ അദ്ദേഹത്തെ അംഗീകരിക്കുകയും

അർമേനിയൻ കത്തോലിക്കരുടെ അദ്ധ്യക്ഷനാക്കുകയും ചെയ്തു. ഇരുപതാം നൂറ്റാണ്ടിലെ ഏറ്റവും വലിയ നരഹത്യക്ക് വിധേയമായ ക്രൈസ്തവ സമുഹമാണിത്. ഓട്ടോമൻ സാമ്രാജ്യം പതിനഞ്ചു ലക്ഷത്തി ലധികം അർമേനിയക്കാരെയാണ് 1914 മുതൽ 1923 വരെയുള്ള കാലഘട്ടത്തിൽ കൊന്നൊടുക്കിയത്. അർമേനിയൻ അപ്പസ്തോലിക സഭ (ഓർത്തഡോക ്സ്) അവരെയെല്ലാം 2015 ഏപ്രിൽ 23–ന് വിശുദ്ധരായി പ്രഖ്യാപിച്ചു. പിന്നീട് കമ്മ്യൂണിസ്റ്റ് ഭരണത്തിലും ഈ സഭ വലിയ പീഡനങ്ങൾ നേരിട്ടു.

ഇപ്പോൾ ഈ സഭയുടെ കതോലി ക്കാ-പാത്രിയർക്കീസ് ക്രികോർ ബെദ്രോസ് ഗബ്രോയൻ (Krikor Bedros XX Gabroyan) ബയ്റൂട്ടിലെ ലബനോൻ കേന്ദ്രമാക്കി (പാത്രിയർക്കേറ്റ് ഓഫ് സീസീലിയ) സഭാ ഭരണം നടത്തുന്നു. മധ്യപൂർവ ദേശത്തെ മറ്റു സഭകളെ പ്പോലെ ഒരുപാടു പ്രവാസികളുള്ള ഒരു സഭയാണിത്. ഇവരുടെ ജനസംഘൃ ഏഴുലക്ഷത്തി അൻപതിനായിരത്തിനു മുകളിലാണ് (Annuario Pontificio 2017). സഭയ്ക്ക് പത്തൊൻപതു ഈ ബിഷപ്പുമാരും (വിരമിച്ചവർ ഉൾപ്പെടെ), ലോകത്തിന്റെ വിവിധ ഭാഗങ്ങളിലായി പതിനെട്ടു രൂപതകളുമുണ്ട്.

V. ബൈസെന്റീൻ കത്തോലിക്കാ സഭ ബൈസെന്റീൻ ആരാധനക്രമ മെന്നും, ഗ്രീക്ക് ആരാധന ക്രമ കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിൾ മെന്നും, ആരാധനക്രമമെന്നും അറിയപ്പെടുന്ന ഈ ആരാധനക്രമ പാരമ്പര്യത്തിലാണ് ഏറ്റം കൂടുതൽ വ്യക്തിഗത സഭകൾ ഉള്ളത്. റോമൻ സാമ്രാജ്യത്തിന്റെ കിഴക്കൻ തലസ്ഥാനമായിരുന്ന കോൺ സ്റ്റാന്റിനോപ്പിൾ കേന്ദ്രീകരിച്ചു ഗ്രീക്ക് ഭാഷയിലാണ് ഈ ആരാധനക്രമം രൂപപ്പെട്ടത്. എ.ഡി.381 –ലെ ഒന്നാം കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിൾ കൗൺസി ലിലാണ് കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളിനെ പാത്രിയാർക്കൽ സഭയായി ഉയർ ത്തിയത്. അതുവരെയും അന്ത്യോക്യൻ സഭയുടെ അധികാര പരിധിയിലായിരുന്നു ഇവിടുത്തെ സഭ. എന്നാൽ സാമ്രാജ്യ തലസ്ഥാനത്തെ സഭ എന്ന നിലയിൽ റോമിന് ശേഷം തങ്ങൾക്കാണ് പ്രാധാന്യ മെന്നുകോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളിലെ സഭ അവകാശപ്പെട്ടു. കപ്പഡോസിയൻ സഭാ പിതാവായ മഹാനായ വി. ബേസി ലിന്റെയും, പിന്നീട് വി.ജോൺ ക്രിസോസ്റ്റത്തിന്റെയും ആരാധന രീതികളാണ് പ്രധാനമായും ബൈ സെന്റീൻ ആരാധനക്രമത്തിന്റെ അടി സ്ഥാനം. ഈ വിഷയങ്ങൾ ദീർഘമായി ഇവിടെ വിശദീകരിക്കാൻ കഴിയാത്ത തിനാൽ ഈ ആരാധനാ കുടുംബ ത്തിൽപ്പെട്ട സഭകളെ ചുരുക്കമായി പരിചയപ്പെടുത്താം. താഴെക്കൊടുത്തിരി ക്കുന്ന സഭകളിൽ ചിലതൊക്കെ അംഗ സംഖൃയിൽ ചെറുതെന്നു തോന്നാ മെങ്കിലും മിക്കയിടത്തും ലത്തീൻ സാന്നിധ്യമുള്ളതിനാൽ സഭയുടെ ആ തമീയ കാരു നിർവ ഹണത്തിന് കുറവൊന്നും സംഭവിക്കുന്നില്ല. കൂടാതെ പൗരസ്തൃ സഭാപാരമ്പര്യങ്ങളെ ബഹുമാനിച്ചുകൊണ്ടു പരസ്പരം സഹായിച്ചു നിലനിൽക്കുന്ന അവസ്ഥ യിലുമാണ് (ഗ്രീക്ക് എന്ന പദം സഭയുടെ നാമത്തോടു ചേർന്നു വരുന്നത് മിക്കപ്പോഴും ആരാധനാ ഭാഷ എന്ന അർത്ഥത്തിലാണ്).

### 10 . അൽബേനിയൻ ഗ്രീക്ക് (ബൈസെന്റീൻ) കത്തോലിക്കാ സഭ

അൽബേനിയയിലുള്ള സെന്റീൻ ആരാധനാരീതികൾ ഉപയോ ഗിക്കുന്ന വളരെ ചെറിയ ഒരു സഭാ വിഭാഗമാണിത്. റോമിൽനിന്നും കോൺ സ്റ്റാന്റിനോപ്പിളിൽ നിന്നും വന്ന മിഷനറി മാരാൽ ക്രൈസ്തവരാക്കപ്പെട്ട ഇവി ടുത്ത സമൂഹം പതിനഞ്ചാം നൂറ്റാണ്ടിലെ ഓട്ടോമോൻ ഭരണത്തിൽ ഇസ്ലാം മതത്തിലേക്ക് നിർബന്ധിത മതപരി വർത്തനത്തിന് വിധേയമായി. പിന്നീട് 1967-ൽ കമ്മ്യൂണിസ്റ് ഭരണത്തിൽ നിരീശാരവാദവും അടിച്ചേല്പിക്കപെട്ടു. 1660 മുതൽ പൗരസ്ത്യ സഭാസംവി ധാങ്ങൾ ഇവിടെ നിലനിന്നിരുന്നു വെങ്കിലും 1992-ൽ മാത്രമാണ് ഒരു അപ്പസ്തോലിക അഡ്മിനിസ്ട്രേറ്ററെ ഇവിടുത്തെ പൗരസ്തു കത്തോലി ആത്മീയ കാര്യങ്ങളുടെ ക്കരുടെ നിർവഹണത്തിനായി നിയമിക്കുന്നത്.

ഇപ്പോൾ ബിഷപ് ജോവാന്നി പെരാജിൻ നാലായിരത്തോളം വരുന്ന (ചില ഉറവിടങ്ങളിൽ അറുപതിനായിരം എന്നും കാണുന്നു) അൽബേനിയൻ ബൈ സെന്റീൻ കത്തോലിക്കരുടെ അപ്പോസ് തോലിക അഡ്മിനിസ്ട്രേറ്ററായി സേവനം അനുഷ്ഠിക്കുന്നു.

### 11 . ബലാറൂസ്സിയൻ ഗ്രീക്ക് (ബൈസെന്റീൻ) കത്തോലിക്കാ സഭ

കിഴക്കൻ യൂറോപ്പിലെ ബലാറൂ സ്സിലുള്ള ബൈസെന്റീൻ ആരാധനാ ക്രമം ഉപയോഗിക്കുന്ന ഒരു ചെറിയ സഭാ സമൂഹമാണിത്. ബലാറൂസ്സിയൻ സഭ ഓർത്തഡോക്സ് സഭാബന്ധങ്ങൾ ഉപേക്ഷിച്ചു യൂണിയൻ ഓഫ് ബ്രസ്റ്റ് (1595-96) എന്ന ഉടമ്പടി വഴി ബൈ സെന്റീൻ ആരാധനാക്രമവും സ്കാവോണിക് ഭാഷയും സംരക്ഷിച്ചുകൊണ്ട് റോമു മായി ഐകൃത്തിലായി. എന്നാൽ 1795 – ൽ റഷ്യ ഈ ഭൂപ്രദേശം കയ്യേറിയതോടെ ഇതിൽ പതിനഞ്ചു ലക്ഷത്തോളം ആളുകൾ നിർബന്ധി തമായി റഷ്യൻ ഓർത്തഡോക്സ് സഭയോട് ചേർക്കപ്പെട്ടു. എന്നിരുന്നാലും കുറെയധികം പേർ തുടർന്നും റോമു മായി ബന്ധപ്പെട്ടുകഴിയാൻ ആഗ്രഹിച്ചു. റഷ്യൻ ചക്രവർത്തി നിക്കോളാസ് 1905-ൽ മത സ്വാതന്ത്ര്യം രണ്ടാമൻ പ്രഖ്യാപിച്ചെങ്കിലും ബൈസെന്റീൻ ആരാധാനക്രമം പുനരുജ്ജീവിപ്പിക്കാൻ അനുവദിച്ചില്ല. തത്ഫലമായി രണ്ടു ലക്ഷത്തി മുപ്പതിനായിരം പേർ ലത്തീൻ സഭയുടെ ഭാഗമാകാൻ തീരുമാനിച്ചു. ജോൺ പോൾ രണ്ടാമൻ മാർപ്പാപ്പ 1994-ൽ ബലാറൂസ്സിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കരുടെ അപ്പസ്തോലിക അഡ്മിനിസ് ട്രേറ്ററായി സെർജിയൂസ് ഗായേക്കിനെ നിയമിച്ചു. ഇന്ന് ഏകദേശം ഒരു ലക്ഷത്തോളം വിശ്വാസികൾ ബലാറൂസ്സിലും മറ്റു രാജ്യങ്ങളിലുമായി ഈ സഭയ്ക്ക് ഉണ്ടെന്ന് കണക്കാക്കപ്പെടുന്നു.

### 12. ബൾഗേറിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

ഒന്നാം നൂറ്റാണ്ടിൽത്തന്നെ വി. പൗ ലോസിന്റെയും വി.അന്ത്രയോസിന്റെയും സുവിശേഷം പ്രഘോഷണം വഴി സുവിശേഷം എത്തിച്ചേർന്ന സ്ഥലമാണ് ബൾഗേറിയ. നാലാം നൂറ്റാണ്ടോടുകൂടി ക്രിസ്തുമതം ഈ പ്രദേശത്തെ പ്രധാന മതമായിക്കഴിഞ്ഞിരുന്നു. യൂറോപ്പിലെ ആദ്യത്തെ സന്യാസ ആശ്രമം എ.ഡി. വി. അത്താനോസ്യോസ് ബൾഗേറിയയിലെ ചിർപാൻ എന്ന സ്ഥാപിച്ചതായിരുന്നു. സ്ഥലത്തു നാലും അഞ്ചും നൂറ്റാണ്ടുകളിൽ നടന്ന ബാർബേറിയൻ കടന്നുകയറ്റം ക്രിസ് തീയ സമുഹങ്ങൾക്ക് വളരെ നാശന ഷ്ടങ്ങൾ ഉണ്ടാക്കി. എന്നാൽ പിന്നീട് ബൾഗേറിയൻ ചക്രവർത്തി ബോറിസ് ഒന്നാമന്റെ മനസാന്തരത്തോടെ (എ.ഡി. 864) ബൾഗേറിയൻ സാമ്രാജ്യം മുഴുവൻ ക്രിസ്തീയമായിത്തീർന്നു. ജനങ്ങൾ മുഴുവൻ ഒരു വിശ്വാസത്തിലാകുന്നത് തന്റെ ഭരണത്തിന് സഹായകരമായി രിക്കുമെന്നു ബോറിസ് വിശ്വസിച്ചു. എ.ഡി. 864 നും 866 നും ഇടയിൽ രാജ്യത്തെ എല്ലാവരെയും മാമോദീസാമു ക്കുന്നതിനായി ധാരാളം വൈദികരെ അദ്ദേഹം നിയമിച്ചു. എ.ഡി.866-ൽ റോമിലേക്ക് ഒരു സംഘത്തെ അയച്ചു നിക്കോളാസ് ഒന്നാമൻ മാർപ്പാപ്പയോട് മതം, നിയമം, രാഷ്ട്രീയം, ആചാരങ്ങൾ, വ്യക്തിപരമായ വിശ്വാസം എന്നിവയുടെ ക്രിസ്തീയ അർത്ഥം വിശദീകരിച്ചു തരണമെന്ന് ആവശ്യപ്പെട്ടു. എന്നാൽ മിക്കപ്പോഴും മതവും രാഷ്ട്രീയവും കൂടിച്ചേർന്ന ഒരു സംവിധാനമായിരുന്നു ഇവിടെ നിലനിന്നിരുന്നത്.

മുതലുള്ള ഓട്ടോമൻ മുസ്ലിം ഭരണം ക്രിസ്ത്യൻ സമൂഹത്തിനു പീഢന കാലമായിരുന്നു. പല കാലഘട്ട ങ്ങളിലും രാഷ്രീയ കാരണങ്ങളാൽ ചിലപ്പോൾ റോമിനോടും മറ്റു ചിലപ്പോൾ കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളിനോടും വിധേയയതാമുള്ള സഭയായി ഇത് നിലനിന്നു. പക്ഷെ സാവധാനം ഓർത്ത ഡോക്സ് പക്ഷത്തിനു മുൻഗണന ലഭിക്കുകയും പിന്നീട് ഇത് ഒരു സ്വതന്ത്ര സഭയായി മാറുകയും ചെയ്തു. 1929–ൽ ബൾഗേറിയയുടെ തലസ്ഥാനമായ സോഫിയയിൽ ഒരു അപ്പോസ്തോലിക എക്സാർകേറ്റ് സ്ഥാപിച്ചു. അന്നത്തെ ഈ സഭയുടെ ചുമതല ആർച്ചുബിഷപ്പ് ആൻജലോ റൊങ്കാളിയ്ക്ക് ആയിരുന്നു (പിന്നീട് ജോൺ ഇരുപത്തിമൂന്നാം മാർപ്പാപ്പ). ഇപ്പോൾ അവിടുത്തെ പതിനായി രത്തോളം വരുന്ന ബൾഗേറിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കരുടെ അപ്പോസ്തോലിക എക്സാർക്കായി ബിഷപ്പ് ക്രിസ്റ്റോ പ്രോയ്ക്കോവ് സേവനം അനുഷ് റിക്കുന്നു.

### 13. ക്രൊയേഷ്യയിലെയും, സെർബിയയിലെയും ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

പഴയ യൂഗോസ്ലാവിയയുടെ ഭാഗമാ യിരുന്ന ബൈസന്റൈൻ ആരാധനാ ക്രമത്തിൽപെട്ട രണ്ടു രുപതകൾ മാത്രമുള്ള ഒരു സഭയാണിത്. 1611-ൽ തുർക്കികളിൽനിന്നുണ്ടായ പീഢനത്തെ ത്തുടർന്ന് പലായനം ചെയ്ത സെർബി നാൻ ഓർത്തഡോക് സുകാരുടെ പിന്മുറക്കാരാണിവർ. 1777-ൽ ഓസ്ട്രി യൻ ഭരണത്തിൻ കീഴിൽ ക്രൊയേ ഷ്യയിലെ ബൈസന്റെ എല്ലാ നുകാർക്കും വേണ്ടി റോം ഒരു സ്വതന്ത്ര എപ്പാർക്കി സ്ഥാപിച്ചു.

ഇന്ന് റുസ്കി ക്രസ്റ്റർ എപ്പാർക്കി യുടെ തലവൻ ബിഷപ്പ് ദുരാ ഡിസുഡ് സറും (Đura D•ud•ar), ക്രിസെവ്ചി എപ്പാർക്കിയുടെ ബിഷപ്പ് നിക്കോളാ കേക്കിക്കുമാണ് (Nikola Kekic). രണ്ടു രൂപതകളിലുമായി ഇന്ന് അൻപതിനാ യിരത്തിനടുത്തു വിശ്വാസികളുണ്ട്.

### 14. ഗ്രീക്ക് ബൈസൻന്റെൻ കത്തോലിക്കാ സഭ

ഇന്ന് ഗ്രീസിലും തുർക്കിയിലും വസിക്കുന്ന കൊയ്നെ ഗ്രീക്കിൽ അധിഷ്ഠിതമായ ബൈസൻന്റൈൻ ആരാധനക്രമം ഉപയോഗിക്കുന്ന ചെറി യൊരു സഭയാണിത്. യവന-റോമൻ കാലഘട്ടത്തിലെ ഗ്രീക്കുഭാഷയ്ക്കാണ് കൊയ്നെ ഗ്രീക്ക് എന്ന് പറയുന്നത് (ബൈബിളിന്റ സ്വപ്തചിന്ത് വിവർ ത്തനം കൊയ്നെ ഗ്രീക്കിലായിരുന്നു). 1054-ലെ വലിയ പിളർപ്പിന്ശേഷം പാശ്ചാതൃ പൗരസ്തൃ സഭകൾ തമ്മിൽ ഐകൃത്തിനുള്ള ഒരുപാടു ശ്രമങ്ങൾ നടന്നിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ അതൊന്നും പല കാരണങ്ങളാൽ വിജയിച്ചില്ല. എന്നാൽ ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ വ്യക്തിപരമായി ധാരാളം ആളുകൾ കത്തോലിക്കാ പുല്കിയിട്ടുണ്ട്. വിശ്വാസത്തെ കാൽസിഡോണിയയിലും, കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളിലും തങ്ങൾക്കുവേണ്ടി ദേവാലയങ്ങൾ നിർമിച്ചു. 1907-ൽ ഒരു എക്സാർക്കേറ്റ് സ്ഥാപിച്ചു ഇശയാസ് പാപദോപൗ ലോസ് എന്ന തദ്ദേശീയ വൈദികനെ അവർക്കുവേണ്ടി മെത്രാനായി വാഴിച്ചു. ഇപ്പോൾ ബിഷപ്പ് മാനുൽ നിൻ ഗേചലിനാണ് (Manuel Nin i Güell) ആറായിരത്തിലധികം വരുന്ന ഈ കൊച്ചു സമൂഹത്തിന്റെ ചുമല.

### 15. ഹങ്കേറിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

ഹങ്കേറിയൻ ഭാഷയിൽ ബൈ സന്റൈൻ റീത്തിൽ ആരാധന നടത്തുന്ന ഒരു മെത്രാപ്പോലീത്തൻ സഭയാണ് ഹങ്കേറിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ. ബാൽക്കൻ മേഖലയിൽ നിന്ന് തുർക്കികളുടെ ആക്രമണം ഭയന്ന് ഹങ്കറിയുടെ വടക്കുകിഴക്കൻ ഭാഗങ്ങളിൽ അഭയം തേടിയ സെർബ് വംശജരാണിവർ. പതിനേഴും പതിനെട്ടും നൂറ്റാണ്ടുകളിൽ ഇവിടെയുള്ള പ്രോട്ടസ്റ്റന്റ് വിശ്വാസി കളുമായുള്ള കലഹം കാരണം പല ഹങ്കറിക്കാരും ഇവരുടെ കൂടെ ചേരുകയും ഗ്രീക്ക് ബൈസന്റൈൻ ആരാധനാ രീതികൾ സ്വീകരിക്കുകയും ചെയ്തു. ഇത് ഈ സഭയുടെ അംഗസംഖ്യ കൂടുന്നതിന് കാരണമായി. ക്രിസോസ്റ്റത്തിന്റെ ജോൺ ആരാധനക്രമം അങ്ങനെ ഹങ്കേറിയൻ ഭാഷയിലേക്കു പരിഭാഷപ്പെടുത്തി ഇവർ ഉപയോഗിക്കാൻ തുടങ്ങി. 1912-ൽ മാർപ്പാപ്പ പിയുസ് പത്താമൻ ഇവർക്കുവേണ്ടി ഒരു രൂപത സ്ഥാപിച്ചു. ഫ്രാൻസിസ് മാർപ്പാപ്പ 2015 മാർച്ച് 30ന് ഈ സഭയെ ഒരു മെത്രാപ്പോലീത്തൻ സഭയായി ഉയർത്തുകയും ആർച്ചു ബിഷപ്പ് ഫിലിപ് കോക്സിസിനെ സഭാധ്യക്ഷനായി നിയമിക്കുകയും ചെയ്തു. അപ്പോസ്തോലിക എക്സാർ കേറ്റായിരുന്ന മിശ്കലോക്

ക്കുകയും അത്തനാസ് ഒറോസിനെ (Atanáz Orosz) മെത്രാനായി നിയമി ക്കുകയും ചെയ്തു. ബിഷപ്പ് ആബേൽ സ്കോസ്കയെ (Ábel Antal Szocska) നയിർഗ്യാസ രൂപതയുടെ അധ്യക്ഷനുമാക്കി. മൂന്നു ലക്ഷത്തി മുപ്പത്തിനായിരിക്കാരത്തിലധികം വിശാസികളുള്ള വളരെ സജീവമായ ഒരു സഭയാണിത്.

### ഇറ്റാലിയൻ-അൽബേനിയൻ കത്തോലിക്കാ സഭ

ഇറ്റലിയുടെ തെക്കുഭാഗങ്ങളിലും സിസിലി ദ്വീപിലും ഗ്രീക്ക്, അൽബേ നിയൻ ഭാഷകളിൽ ബൈസന്റെൻ ആരാധനക്രമം പിന്തുടരുന്ന ഒരു കത്തോലിക്കാ ക്രൈസ്തവ സമൂഹ മാണിത്. പതിനഞ്ചാം നൂറ്റാണ്ടിൽ തുർക്കിയിൽ നിന്നുള്ള മുസ്ലിം ആക്രമ ണത്തിൽ നിന്നും രക്ഷതേടി ഇറ്റലിയിൽ എത്തിച്ചേർന്ന അൽബേനിയക്കാരുടെ പിന്മുറക്കാരാണിവർ. തങ്ങളുടെ ഭാഷയും, സംസ്കാരവും, ആരാധനാരീതി കളും ഇന്നും ശ്രദ്ധയോടെ പാലി ക്കാൻ ശ്രമിക്കുന്ന ഒരു ക്രൈസ്തവ സമൂഹമാണിത്. വളരെ രസകരമായ വസ്തുത മിക്കപ്പോഴും ഇവർ ഒരേ സമയം റോമിലും കോൺസ്റ്റാന്റി നോപ്പിളും അംഗീകരിക്കപ്പെട്ടിരുന്നവരാ ണെന്നതാണ്.

അൽബേനിയയിൽ നിന്നും ആദ്യ ത്തെ വലിയ കുടിയേറ്റം നടക്കുന്നത് എ.ഡി.1476-1470 വർഷങ്ങളിലാണ്. (എന്നാൽ ആദ്യകാലത്തു വന്നവർ ശരിയായ നേതൃത്വത്തിന്റെ അഭാവ ത്തിൽ ഇവിടെയുള്ള തദ്ദേശീയരോട് ചേർന്ന് ഇറ്റാലിയൻ സംസ്കാരവും, ലത്തീൻ ആരാധനാ രീതികളുംപിന്തുടരു കയാണ് ചെയ്തത്). ഗ്രിഗറി പതിമൂ ന്നാമൻ മാർപ്പാപ്പ 1577-ൽ വി. അത്തനേ ഷൃസ് ഗ്രീക്ക് കോളേജ് അവരുടെ വൈദികരുടെ ഉപരി പഠനത്തിനായി റോമിൽ ആരംഭിക്കുകയും, കാലഘട്ടത്തിൽത്തന്നെ ഇറ്റലിയുടെ തെക്കൻ പ്രദേശങ്ങളിലും സൗകര്യങ്ങളും ക്രമീകരിച്ചു ക്കുകയും ചെയ്തു. 1784-ൽ ഓർഡിനറിയേത് രൂപീകരിച്ചെങ്കിലും

1919-ലാണ് കലാബ്രിയ കേന്ദ്രമാക്കി അൽബേനിയൻ വം ശജർക്കായി ലുൻഗ്രോ രൂപത നിലവിൽവരുന്നത്. 1937-ൽ പിയാന ദേയി ഗ്രച്ചി രൂപതയും നിലവിൽ വന്നു. (1941ൽ പിയാന ഡെല്ലി അബനീസി എന്ന് പുനർനാമകരണം ചെയ്തു). ഇന്ന് അറുപത്തോരായി രത്തിലധികം വിശ്വാസികളുള്ള മാർപ്പാപ്പ യുടെ നേരിട്ടുള്ള ആത്മീയ പരിപാല നത്തിൻ കീഴിൽ വരുന്ന ഒരു കത്തോലിക്കാ സഭാ വിഭാഗമാണ്.

### 18. മാസിഡോണിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

മാസിഡോണിയൻ ഭാഷയിൽ ഗ്രീക്ക് ബൈസന്റൈൻ ആരാധനക്രമം അനുഷ്ഠി ക്കുന്ന ഒരു ചെറിയ സഭയാണ് മാസിഡോ ണിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ. ഗ്രീക്ക്-മാസിഡോണിയൻ രാഷ്ട്രീയ ഭൂമിശാസ്ത്ര പ്രശ്നങ്ങളുടെ ഫലമായി വടക്കൻ മാസിഡോണിയ പ്രദേശത്തുള്ള ക്രൈസ്തവർക്ക് തങ്ങളുടെ ഭാഷ ഉപയോഗിക്കുന്നതിനും സംസ്കാരങ്ങൾ അനുഷ്ഠിക്കുന്നതിനും ധാരാളം ബുദ്ധി മുട്ടുകൾ ഉണ്ടായി. ഗ്രീക്ക് അധിപത്യത്തി നെതിരെ മാസിഡോണിയൻ ഭാഷയിൽ ബൈസന്റൈൻ ആരാധന ഇവർ അനുഷ്ഠിക്കാൻ തുടങ്ങി. (ഇന്നും വളരെ വികാരപരമായി നിൽക്കുന്ന പ്രശ്നങ്ങളു ള്ളതുകൊണ്ടു പല വിവരങ്ങളും ഇവിടെ ഒഴിവാക്കുന്നു). വി.ജോൺ പോൾ രണ്ടാമൻ മാർപ്പാപ്പ 2001 ജനുവരിയിൽ ഇവർക്കുവേണ്ടി മാസിഡോണിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ അപ്പസ്തോലിക എക്സാർക്കേറ്റ് സ്ഥാപിക്കുകയും അവിടുത്തെ ലത്തീൻ രൂപത മെത്രാൻ യോവാക്കിം ഹേർബേട്ടിനെ ഇവരുടെ ചുമല ഏൽപ്പിക്കുകയും ചെയ്തു. ഫ്രാൻസിസ് മാർപ്പാപ്പ 2018 മെയ് മാസത്തിൽ ഇത് ഒരു രൂപതയാക്കി ഉയർത്തുകയും കീറോ സ്റ്റോയാ നോവിനെ ബിഷപ്പായി നിയമിക്കുകയും ചെയ്തു. പന്തീരായിരത്തോളം വിശ്വാസി കളുള്ള ഈ ചെറിയ സമൂഹം മാർപ്പാപ്പയുടെ നേരിട്ടുള്ള ആല്മീയ അജപാലനത്തിൻകീഴിലാണ്.

19. മൽക്കൈറ്റ് ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

ബൈസെന്റെൻ ആരാധനക്രമം അനുഷ്ഠിക്കുന്ന ഒരു അപ്പസ്തോലിക പൗരസ്തൃ കത്തോലിക്കാ സഭാസമു ഹമാണ് മൽക്കൈറ്റ് ഗ്രീക്ക് കത്തോ ലിക്കാ സഭ. പത്രോസ്-പൗലോസ് ശ്ളീഹന്മാരുടെ അന്ത്യോഖ്യൻ ക്രൈ സ്തവ സഭയുടെ അപ്പസ്തോലിക പൈതൃകമാണ് ഈ സഭയ്ക്കുമുള്ളത്. (ആ ചരിത്ര വിവരണങ്ങൾ ഇവിടെ ഒഴിവാക്കുന്നു). കാൽസിഡോണിയൻ കൗൺസിലിനെയും (451) ബൈസെ ന്റെൻ സാമ്രാജ്യത്തെയും അംഗീകരി ച്ചിരുന്ന പശ്ചിമേഷ്യൻ ക്രൈസ്തവരെ അതിനോട് വിയോജിച്ച ക്രിസ്തീയ കളിയാക്കി വിളിച്ചിരുന്ന സഭക്കാർ പേരാരായിരുന്നു "മൽക്കെറ്റ്" എന്നത്. രാജാവിനെയും അവരുടെ ഭരണ ത്തെയും അംഗീകരിക്കുന്നവർ എന്ന അർത്ഥത്തിലാണ് ഇങ്ങനെ വിളിക്ക പ്പെട്ടത് (സുറിയാനിയിൽ "മൽക്കോ" എന്നാൽ രാജാവെന്നും അറബിയിൽ ''മലാക്കി'' എന്നാൽ ''രാജകീയമായ'' (inperial or royal) എന്നുമാണ് അർത്ഥം). ഇന്ന് ഈ വിഭാഗത്തിലുള്ള ഓർത്തഡോ ക്സുകാർ ''മൽക്കെറ്റ്'' തങ്ങളുടെ സഭയുടെ പേരിനോട് ചേർത്ത് ഉപയോ ഗിക്കുന്നില്ല. തുടർച്ചയായി ക്രൈസ്തവ വിശ്വാസം ജീവിക്കുന്ന ഏറ്റം പുരാതന സഭയെന്നാണ് ഇവർ അവകാശ പ്പെടുന്നത്. അന്ത്യോഖ്യയിലും, അലക സാണ്ഡ്രിയായിലും, ജെറുസലേമി ലുമെല്ലാം ആദിമകാലം തൊട്ടേ മൽക്കെറ്റ് ക്രൈസ്തവർ ധാരാളമായു ണ്ടായിരുന്നു. ഈ ദേശത്തു എ.ഡി.636 മുതലുണ്ടായ മുസ്ലിം ആധിപത്യം സാവധാനം അറബി ഭാഷ ഇവരുടെ സംസാര ഭാഷയും ആരാധനാ ഭാഷയും ആകുന്ന അവസ്ഥയുണ്ടാക്കി. മൽ സഭ മിക്കപ്പോഴും റോമു മായിട്ടും, കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളു മായിട്ടും നല്ല ബന്ധത്തിൽ പോകാൻ ശ്രമിച്ചിരുന്നു.

1724-ൽ സിറിയായിലെ മെത്രാന്മാർ കൂടി സിറിൽ നാലാമനെ അന്ത്യോഖ്യ യിലെ പാത്രിയർക്കീസായി തിരഞ്ഞെ ടുത്തത് കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിൾ പാത്രിയർക്കീസ് അംഗീകരിക്കാതെ ഒരു ഡീക്കൻ മാത്രമായിരുന്ന സിൽവസ്റ്റ റിനെ പട്ടങ്ങൾ എല്ലാം ഒരുമിച്ചു നൽകി അവിടുത്തെ പാത്രിയർക്കീസാക്കി. കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിൾ പാത്രിയർക്കീസ് തുർക്കി സൈനൃത്തിന്റെ സഹായ ത്തോടെ പാത്രിയർക്കീസ് സിറിളി നെയും അദ്ദേഹത്തെ അനുകൂലി ക്കുന്നവരെയും ഉപദ്രവിക്കാൻ തുടങ്ങി യപ്പോൾ നല്ലൊരു വിഭാഗം വിശ്വാസി കളും സിറിൽ നാലാമനെ പിന്തുണച്ചു. പിന്നീട് 1729–ൽ ബെനഡിക്ട് പതിമൂന്നാ മൻ മാർപ്പാപ്പ (1765–1846) സിറിൽ നാലാമനെ അന്ത്യോഖ്യയിലെ പാത്രി യർക്കീസായി അംഗീകരിച്ചു. ഗ്രിഗറി പതിനാറാമൻ മാർപ്പാപ്പ മാക്സിമസ് മുന്നാമൻ പാത്രിയർക്കീസിനെ അന്ത്യോ ഖ്യയയുടെയും, അലക്സാബ്രയിയ യുടെയും, ജെറുസലേമിന്റെയും പാത്രിയർക്കീസായി പ്രഖ്യാപിച്ചു. ഇന്നും മൽക്കൈറ്റ് പാത്രിയർക്കീ സിന് (സ്ഥാനപ്പേരായി) ജെറുസലേ മിന്റെയും, അലക്സാണ്ഡ്രിയയുടെയും പാത്രിയർക്കാസ്ഥാനം കൂടി ഉണ്ട്.

ആധുനിക കാലഘട്ടത്തിൽ കത്തോ ലിക്കാ-ഓർത്തഡോക്സ് സഭകളുടെ യോജിപ്പിനു വേണ്ടി തീഷ്ണതയോടെ പ്രവർത്തിച്ചവരാന് മൽക്കൈറ്റ് സഭാ നേതൃത്വം. രണ്ടാം വത്തിക്കാൻ കൗൺസിലിൽ ഈ പ്രവർത്തനങ്ങൾ പ്രത്യേക പ്രശംസ നേടുകയും ചെയ്തു. എന്നാൽ ഈ കാലയളവിൽ തന്നെ മൽക്കെറ്റ് സഭയുടെ യഥാർത്ഥ പാരമ്പര്യങ്ങളിലേക്കു തിരികെ പോകാ നുള്ള പരിശ്രമങ്ങൾ ലത്തീൻ സ്വാധീന മുണ്ടായിരുന്ന വൈദികരിൽ നിന്നും, വിശ്വാസികളിൽ നിന്നും ധാരാളം എതിർപ്പിനും ഇടയാക്കി. വളരെ പ്രബലമായ പ്രവാസി സമൂഹവും ഈ സഭയ്ക്കിന്നുണ്ട്. ഈ സഭയുടെ ഇപ്പോ ഴത്തെ അധ്യക്ഷൻ യൂസഫ് അബ്സി പാത്രിയർക്കീസാണ്. ഈ സഭയുടെ പാത്രിയർക്കേറ്റ് സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നത് സിറിയയുടെ തലസ്ഥാനമായ ഡമാസ ്കസിലാണ്. ലോകത്തിന്റെ വിവിധ ഭാഗങ്ങളിലായി 26 രൂപതകളും 38 ബിഷപ്പുമാരും (വിരമിച്ചർ ഉൾപ്പെടെ), പതിനാറുലക്ഷത്തിനടുത്തു വിശ്വാസികളുമുള്ള വലുതും, സജീവ വുമായ പൗരസ്തൃ കത്തോലിക്കാ സഭയാണിത്.

### 19. റൊമേനിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

ബൈസന്റെൻ ആരാധനക്രമം റൊമേനിയൻ ഭാഷയിലുപയോഗിക്കുന്ന ഒരു മേജർ ആർക്കി എപ്പിസ്കോപ്പൽ സഭയാണിത്. മൂന്നാം നൂറ്റാണ്ടു മുതൽ റൊമേനിയൻ പ്രദേശങ്ങളിൽ ക്രിസ്തീയ സാന്നിധ്യമുണ്ടായിരുന്നതായി പറയപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ ചരിത്രപരമായ തെളിവുകൾ പറയുന്നത് 1234 മുതൽ ഇവിടെ ക്രിസ്തീയ സമുഹങ്ങങ്ങൾ നിലനിന്നിരുന്നുവെന്നാണ്. 1698-ൽ റൊമേനിയൻ ഓർത്തഡോക്സ് ബിഷപ്പായിരുന്ന അത്തനേസി ആംഗൽ കത്തോലിക്കാ സഭയിൽ ചേരുന്ന തോടെയാണ് റൊമേനിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ചരിത്രം ആരംഭിക്കുന്നത്. 1700-ൽ മെത്രാന്മാരുടെ സിനഡ് ഇത് അംഗീകരിക്കുകയും കത്തോലിക്കാ അവർ ഒരുമിച്ചു വിശ്വാസത്തെ പുൽകുകയും ചെയ്തു. ഇതിനു ഒരുപാടു രാഷ്ട്രീയമാനങ്ങളും ഉണ്ടായിരുന്നു. (ചുരുങ്ങിയ വാക്കുകളിൽ അത് വിവരിക്കുക പ്രയാസമാണ്).

കമ്മ്യൂണിസ്റ് ഭരണത്തിൽ ഏറ്റം ക്രൂരമായി പീഡിപ്പിക്കപ്പെട്ട സഭയാണിത്. 1948-ൽ റഷ്യൻ നേതാവ് സ്റ്റാലിന്റെ ആജ്ഞാനുസരണം മെത്രാന്മാരെ നാടുകടത്തുകയും പതിനഞ്ചു ലക്ഷം കത്തോലിക്കരെ റൊമാനിയൻ ഓർത്തഡോക്സ് വിശ്വാസ ത്തിലേക്കു നിർബന്ധിതമായി പരിവർ ത്തനപ്പെടുത്തുകയും, നാലു കത്തീ ഡ്രൽ ഉൾപ്പെടെ സഭാസ്വത്തുക്കൾ ഓർത്തഡോക്സ് പിടിച്ചെടുത്തു സഭയ്ക്ക് നൽകുകയും, ബാക്കി രാജ്യത്തോട് ചേർക്കുകയും ചെയ്തു. റോമിനോട് വിധേയത്വം പ്രഖ്യാപിച്ച എല്ലാവരെയും പീഡിപ്പിക്കുകയും ചെയ്തു. (കമ്മ്യൂണിസം അംഗീകരി ക്കാതിരുന്ന ഓർത്തോഡോക്സുകാ രേയും ഇപ്രകാരം പീഡിപ്പിച്ചു). പക്ഷേ ഔദ്യോഗിക ഓർത്തോഡോക്സ് വിഭാഗം കമ്മ്യൂണിസ്റ് ഭരണത്തെ പിന്തുണയ്ക്കുകകയാണ് ചെയ്തത്.

1989-ൽ നാൽപ്പതു വർഷത്തെ കമ്മ്യൂണിസ്റ് ഭരണം അവസാനി ച്ചപ്പോൾ ഒരുപാടു നഷ്ടത്തിന്റെ കഥയാണ് ഇവിടുത്തെ കത്തോലി ക്കർക്ക് പറയാനുണ്ടായിരുന്നത്. റൊമേ നിയൻ കത്തോലിക്കാ സഭ ഇന്ന് തിരിച്ചുവരവിന്റെ പാതയിലാണെങ്കിലും നഷ്യപ്പെട്ട മിക്ക പള്ളികളും, ഓർത്ത ഡോക്സ് ആയ വിശ്വാസികളും പഴയ അവസ്ഥയിൽ തുടരുകയാണ്. ഇന്ന് റൊമാനിയൻ ഭരണാധികാരികളുടെ സഹായത്തോടെ ഇവിടുത്തെ ഓർത്ത ഡോക്സ് സഭയാൽ സാംസ്കാരികവും മതപരവുമായ അടിച്ചമർത്തപ്പെടു ത്തലിന് വിധേയമാക്കപ്പെടുന്ന ഒരു സഭയുമാണിത്.

2005 ഡിസംബർ 16 ന് ബെനഡിക് പതിനാറാമൻ മാർപ്പാപ്പ റൊമേനിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭയെ ഒരു മേജർ ആർക്കി എപ്പിസ്കോപ്പൽ സഭയായി ഉയർത്തുകയും മേജർ ആർച്ചു ബിഷപ്പ് ലുസിയൻ മുറേസനെ സഭയുടെ അധ്യക്ഷനാക്കുകയും ചെയ്തു (2012ൽ കർദിനാളും). ഇന്ന് ഏഴ് രൂപതകളും, പത്തു ബിഷപ്പുമാരും (ഒരാൾ ജെനുവരി 22-നു പ്രഖ്യാപി ച്ചതാണ്) അഞ്ചു ലക്ഷത്തിലധികം ഈ സഭയുടെ ആളുകളുമുള്ള ആസ്ഥാനം റൊമാനിയൻ നഗരമായ ബ്ലാജാണ് (Blaj).

### 20. റഷ്യൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

ബൈസെന്റീൻ ആരാധന റഷ്യൻ ഭാഷയിൽ നടത്തുന്ന വളരെ ചെറിയ ഒരു കത്തോലിക്കാ വിഭാഗമാണിത്. 1917-ൽ ഇവർക്കുവേണ്ടി ഒരു അപ്പസ് തോലിക എക്സാർക്കേറ്റ് റഷ്യയിൽ സ്ഥാപിതമായി (1951 മുതൽ നിലവിലില്ല). അതുപോലെ 1928-ൽ ചൈനയിലുള്ള റഷ്യൻ കത്തോലി ക്കാർക്കായി ഒരു എക്സാർക്കേറ്റ് സ്ഥാപിച്ചെങ്കിലും പിന്നീട് അതും നിർത്തലാക്കി. 1923-ൽ ഇവിടുത്തെ എക്സാർക്കായിരുന്ന ലയോനിഡ് ഫെയോഡോറോവിനെ റഷ്യൻ കമ്മ്യൂണിസ്റ് ഭരണാധികാരികൾ വർഷത്തേയ്ക്ക് തടങ്കൽ

പാളയത്തിലിടുകയും പീഡിപ്പിക്കുകയും ചെയ്തു. 2001-ൽ ജോൺ പോൾ രണ്ടാമൻ മാർപ്പാപ്പ ഇദ്ദേഹത്തെ വാഴ്ത്തപ്പെട്ടവനായി പ്രഖ്യാപിച്ചു. ഇന്ന് റഷ്യയിൽ സെബീരിയയിൽ പള്ളികളും ചില മിഷൻ സ്റ്റേഷനുകളും നിലവിലുണ്ട്. അമേരിക്കയിലും യൂറോപ്പിന്റെ വിവിധ ഭാഗങ്ങളിലും റഷ്യൻ കത്തോലിക്കാ പള്ളികളും പല ചെറിയ മിഷൻ കേന്ദ്രങ്ങളും

### 21. റുത്തേനിയൻ ഗ്രീക്ക് കത്തോലിക്കാ സഭ

ബൈസെന്റീൻ ആരാധ റൂസിൻ (Rusyn) ഭാഷയിൽ അനുവർത്തിക്കുന്ന സ്കാവിക് സംസ്കാരത്തിലുള്ള ഒരു സഭാവിഭാഗമാണ് റുത്തേനിയൻ ഗ്രീക്ക് (ബൈസെന്റീൻ) കത്തോലിക്കാ സഭ. ഈ സഭയ്ക്കു ചില പ്രത്യേക സഭാ സംവിധാനമാണ് ഇന്ന് നിലവിലുള്ളത്. അമേരിക്കയിൽ ഈ സഭ അറിയ പ്പെടുന്നത് ബൈസെന്റീൻ കത്തോ ലിക്കാ സഭ എന്നാണ്. ബൈസെന്റീൻ പിറ്റ്സ്ബർഗ് അതിരുപതയും, ബൈ സെന്റീൻ പാർമ, പാസ്സായ്ക്, ഫീനിക എന്നീ രൂപതകളും അവിടെ നിലവിലുണ്ട്. എന്നാൽ യൂറോപ്പിലുള്ള റുഥേനിൻ കത്തോലിക്കർ മാർപ്പാ പ്പയുടെ നേരിട്ടുള്ള നിയന്ത്രണ ത്തിലുള്ള ഒരു സഭാ സമുഹമാണ്. ഇവർക്ക് യുക്രൈനിൽ ഒരു രൂപതയും (മുകചേവ് രൂപത), ചെക് റിപ്പബ്ലിക്കിൽ ഒരു അപ്പസ്തോലിക എക്സാർക്കേ റ്റുമുണ്ട്. ഇന്ന് വംശീയമായി പല വിഭാഗത്തിൽപെട്ട ആളുകളും ഈ സഭയിലുണ്ട്. അമേരിക്കയിൽ ഇംഗ്ലീഷ് ഭാഷയിലും, ഉക്രൈനിൽ യൂക്രേനിയൻ ഭാഷയിലും ബൈസെന്റീൻ ആരാധന ഇവർ അനുഷ്ടിക്കുന്നു.

ഒൻപതാം നൂറ്റാണ്ടിൽ സ്കാവിക് സംസ്കാരത്തിലേക്ക് സുവിശേഷം എത്തിക്കുന്നത് സ്ലാവിക് ജനതയുടെ അപ്പോസ്തോലന്മാരെന്നു അറിയ പ്പെടുന്ന സഹോദരന്മാരായ വി. സിറിളും (826-869), വി. മെതോഡിയസും (815-885) കൂടിയാണ്. 1646-ലും, പിന്നീട് 1664-ലും കത്തോലിക്കാ സഭയിലേക്കു ഇവിടുത്തെ സ്ലാവിക് ജനതയിലെ വലിയ

വിഭാഗങ്ങൾ ചേരുകയുണ്ടായി. പത്തൊൻപതും, ഇരുപതും നൂറ്റാണ്ടു കളിൽ ഈ സഭാവിശ്വാസികൾ ധാരാളമായി അമേരിക്കയിലേക്ക് കുടിയേറി. വൈദികരുടെ ബ്രഹ്മ ചര്യാനുഷ്ടാന വിഷയത്തിൽ അവരിൽ ചിലർ അമേരിക്കയിൽ ഓർത്തഡോക്സ് സഭയിലേക്കും പോവുകയുണ്ടായി.

ആധുനിക കാലഘട്ടത്തിൽ സോ വിയറ്റ് യൂണിയനിൽ നിന്നുള്ള കമ്മ്യൂ ണിസ്റ് ഭരണത്തിൽ ഈ സഭയും വലിയ പീഡനത്തിലൂടെ കടന്നു പോയി. എന്നാൽ സോവിയറ്റ് യൂണിയന്റെ തകർച്ചയ്ക്ക് ശേഷം ഈ സഭ ഇപ്പോൾ പൂർവാധികം ശക്തിയോടെ തിരിച്ചു വന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു. യൂക്രൈനിലെ മുകചേവ് രൂപതയിലുള്ള വൈദികർ ഈ സഭ യൂക്രൈൻ കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ഭാഗമാക്കണമെന്നു ശക്ത മായി വാദിക്കുന്നതു കൊണ്ടാണ് യൂറോപ്പിലും അമേരിക്കയിലുമുള്ള ഈ സഭയെ ഒരു സംവിധാനത്തിൻ കീഴിൽ കൊണ്ടുവരാൻ സാധിക്കാത്തത്. അമേ രിക്കയിൽ ഇരുപത്തയ്യായിരവും, യൂറോപ്പിൽ നാലുലക്ഷം ആളുകളു മാണ് ഈ സഭയ്ക്കു ഇന്നുള്ളത്. ഇന്ന് ഒരു അതിരൂപതയും, നാലു രൂപതകളും, ഒരു അപ്പസ്തോലിക എക്സാർക്കേറ്റും, പതിനൊന്നു ബിഷപ്പുമാരും (വിരമി ച്ചവരെ ഉൾപ്പെടെ) ഈ സഭയ്ക്കുണ്ട്.

### 22. സ്ലോവാകൃൻ ബൈസെന്റീൻ കത്തോലിക്കാ സഭ

ബൈസെന്റീൻ ആരാധന അനുവർ ത്തിക്കുന്ന സ്ലാവിക് സംസ്കാരത്തി ലുള്ള ഒരു സഭാവിഭാഗമാണ് സ്കോവാ കൃൻ ബൈസെന്റീൻ കത്തോലിക്കാ സഭ. ഈ സഭയുടെ ചരിത്രം റുത്തേ കത്തോലിക്കാ സഭയുടേത് തന്നെയാണ് (അതുമായി ബന്ധപ്പെട്ട പല വിവരണങ്ങളും ഇവിടെ ഒഴിവാ ക്കുന്നു). ചെക്കസ്ലോവാക്യ സോവിയറ്റ് യുണിയൻ ഭരണത്തിലായപ്പോൾ റുത്തേനിയൻ കത്തോലിക്കാ യിലെ ചില വൈദികരും, അല്മായരും ചേർന്ന് തങ്ങളെ മോസ്കൊ പാത്രിയർ ക്കീസിന്റെ ഭരണത്തിൻകീഴിൽ ആക്കണ മെന്ന് അപേക്ഷിച്ചു. ഇവർ പിന്നീട്

ചെക്കോസ്ലോവാക്കിയായിലെ ഓർത്ത ഡോക്സ് സഭ എന്ന് അറിയപ്പെടാൻ തുടങ്ങി. 1968-ലുണ്ടായ "പ്രാഗ് വസന്ത"ത്തിന്റെ അനന്തരഫലമായി പഴയ കത്തോലിക്കാ പള്ളികൾ റോമു മായിട്ടുള്ള ബന്ധം പുനഃസ്ഥാപിക്കാൻ ശ്രമിച്ചു. (സോവിയറ്റ് യൂണിയൻ ഏഴുമാസം നീണ്ടു നിന്ന "പ്രാഗ് വസന്ത"ത്തെ അടിച്ചമർത്തുകയു ണ്ടായി). പള്ളികളൊക്കെ ഓർത്തോ ഡോക്സ് പക്ഷത്തിന്റെ കയ്യിലായിരു ന്നെങ്കിലും വിശ്വാസികൾ അവ ഉപേ ക്ഷിച്ചു കത്തോലിക്കാരായി. എന്നാൽ 1989-ൽ കമ്മുണിസം ഇവിടെ തകർന്ന പ്പോൾ ഇവർക്ക് പള്ളികളും തിരിച്ചു കിട്ടി. പിന്നീട് രാജ്യം ചെക് റിപ്പബ്ലിക് എന്നും സ്ലോവാക്യ എന്നും രണ്ടായി തീർന്നു. ഈ സമൂഹമാണ് ഇപ്പോൾ സ്കോവാക്യൻ ബൈസെന്റീൻ കത്തോ ലിക്കാ സഭ എന്ന് അറിയപ്പെടുന്നത്.

അമേരിക്കയിൽ ഇവർ റുത്തേനിയൻ കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ ഭാഗമാ ണെങ്കിലും, കാനഡയിലെ ടോറോന്റോ കേന്ദ്രമാക്കി ഇവർക്കായി ഒരു രൂപത യുണ്ട്. എന്നാൽ ആ രൂപത റോമിലെ പൗരസ്തൃ സഭാകാര്യാലയത്തിന്റെ നേരിട്ടുള്ള നിയന്ത്രണത്തിലാണ്. ഇവരുടെ അംഗസംഖ്യ ചില കണക്കു കളിൽ മൂന്നരലക്ഷത്തിലധിക മെന്നും, മറ്റു ചിലതിൽ രണ്ടുലക്ഷത്തി ഇരുപതി നായിരം എന്നും കാണുന്നു. സ്ലോവാക്യ യിൽ പ്രെസോവ് കേന്ദ്രമാക്കി ഒരു അതിരൂപതയും, രണ്ടു രൂപതാകളും, നാലു ബിഷപ്പുമാരുമുള്ള ഈ സഭയുടെ അധ്യക്ഷൻ ആർച്ചുബിഷപ് യാൻ ബാബ്യാക്ക് ആണ്.

### 23. യൂക്രേനിയൻ കത്തോലിക്കാ സഭ

ബൈസെന്റീൻ ആരാധന യുക്രേ നിയൻ, സ്ലാവിക് ഭാഷകളിൽ അനുഷ്ഠി ക്കുന്ന ഒരു മേജർ ആർക്കി എപ്പിസ് കോപ്പൽ സഭയാണിത്. ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസം എ.ഡി.988-ൽ സ്വീകരിച്ച സഭാസമൂഹങ്ങളിൽപ്പെട്ട സഭയാണിത്. (ആ ചരിത്രവിവരണങ്ങൾ ഇവിടെ ഒഴിവാക്കുന്നു). കീവിലെ മൈക്കിൾ റൊഹോസ മെത്രാപ്പോലീത്തായുടെ നേതൃത്വത്തിൽ നടന്ന 1596-ലെ പ്രസി ദ്ധമായ യൂണിയൻ ഓഫ് ബ്രസ്ത് വഴിയാണ് ഈ സഭയും കത്തോലിക്കാ സംസർഗ്ഗത്തിലേക്ക് വരുന്നത്. ഈ സഭാസമൂഹത്തിൽ പിന്നീട് പലവിഭ ജനങ്ങൾ നടക്കുകയും, പല പേരുകളിൽ അറിയപ്പെടുകയും ചെയ്തു. മേജർ ആർച്ചുബിഷപ്പും കർദിനാളുമായിരുന്ന യോസഫ് സ്ലിപ്ജിയുടെ (1893-1984) ശ്രമഫലമായാണ് 1963-മുതൽ യൂക്രേനിയൻ എന്ന പേര് ഈ സഭയുടെ പേരിനോട് ചേർത്ത് യൂക്രേനിയൻ കത്തോലിക്കാ സഭ എന്ന് അറിയ പ്പെടാൻ തുടങ്ങിയത്.

പല സമയങ്ങളിലായി കഴിഞ്ഞ നൂറ്റാണ്ടുകളിൽ ഈ രാജ്യം ഓസ്ട്രിയ, പോളണ്ട്, ഹംങ്കറി, റൊമേനിയ, ചെക്കോസ്ലോവാക്കിയ എന്നീ രാജ്യങ്ങ ളുടെ ഭരണത്തിൻ കീഴിലായിട്ടുണ്ട്. അവരുടെയെല്ലാം മതപരമായ നയങ്ങൾ ഈ രാജ്യങ്ങൾ ഇവിടെ നടപ്പാക്കാൻ ശ്രമിച്ചു. എന്നാൽ രണ്ടാം ലോക മഹാ യുദ്ധത്തോടെ യുക്രൈൻ സോവിയറ്റ് കമ്മ്യൂണിസ്റ്റ് ഭരണത്തിൻ കീഴിലായി. ഇവിടുത്തെ എല്ലാ സഭാ സമൂഹങ്ങളും മോസ്കോ പാത്രിയർക്കീസിന്റെ ഭരണത്തിലാകുന്ന അവസ്ഥയിലായി. യുക്രൈൻ കത്തോലിക്കാ സഭ തങ്ങ ളുടെ "ഒളിജീവിതം" ധീരമായി നേരിടുകയും, അമേരിക്കയിലും, കാനഡയിലും, മറ്റു രാജ്യങ്ങളിലുമുണ്ടാ യിരുന്ന അവരുടെ സഹോദരങ്ങൾ ഇവരെ സഹായിക്കുകയും ചെയ്തു. 1945-ൽ ആർച്ചുബിഷപ്പ് സ്ലിപ്ജിയെയും, ഒൻപതു മെത്രാന്മാ രെയും സോവിയറ്റ് ഭരണാധികാരികൾ സൈബീരിയൻ ലേബർ ക്യാമ്പു കാലിലേക്ക് നാടുകടത്തി. ധാരാളം വിശ്വാസികളും, ആയിരക്കണക്കിന് വൈദികരും, മെത്രാന്മാരുമൊക്കെ ഈ ലേബർ ക്യാമ്പുകളിൽ മരിച്ചു വീണു. പതിനെട്ടു വർഷത്തെ തടവിന് ശേഷം വി.ജോൺ ഇരുപത്തിമൂന്നാം മാർപ്പാപ്പ യുടെ ഇടപെടൽ കാരണം ആർച്ചു ബിഷപ്പ് യോസഫ് സ്ലിപ്ജി മോചിത നാവുകയും മാർപ്പാപ്പ അദ്ദേഹത്തിന് അഭയം നൽകുകയും ചെയ്തു. കഠിന പീഡനങ്ങളിൽ നിന്നും രക്ഷപെടാൻ



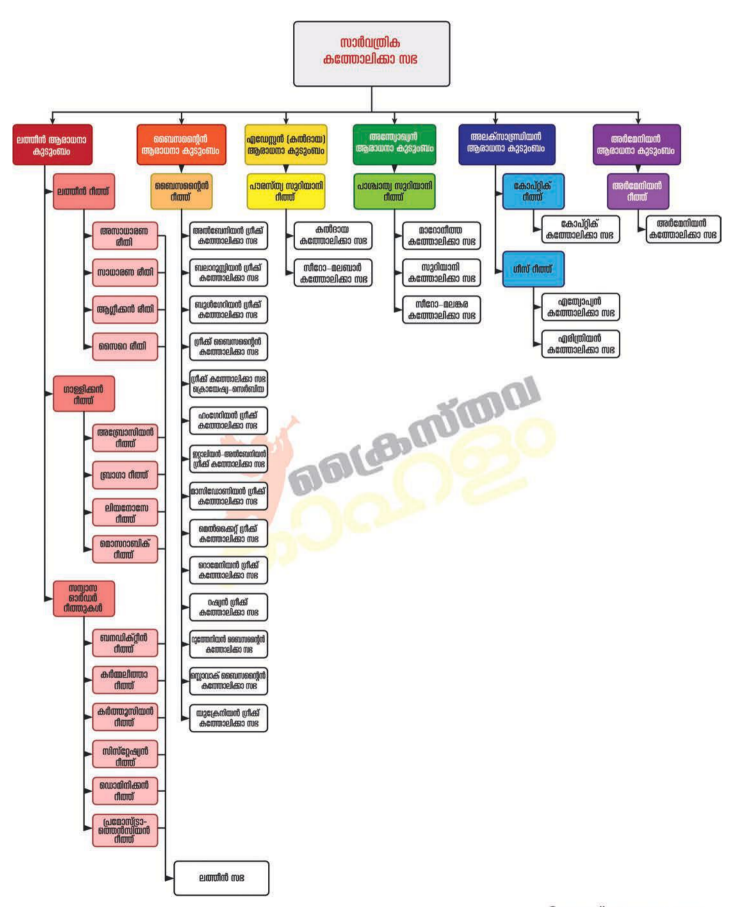
അനേകർ റഷ്യൻ ഓർത്തഡോക്സ് സഭയിൽ ചേരാൻ നിർബന്ധിതരായി. കത്തോലിക്കാ പുരോഹിതർ സാധാരണ ജോലി ഏറ്റെടുത്തു രഹസ്യമായി വിശ്വാസികൾക്കു കുദാശകൾ നടത്തി കൊടുത്തു. പലരും പിടിക്കപ്പെടുകയും, കൊല്ലപ്പെടുകയും ചെയ്തു. പോളണ്ടിലെ സോളിഡാരിറ്റി പ്രസ്ഥാനവും, ജോൺ പോൾ രണ്ടാമൻ മാർപ്പാപ്പയും ഇവരുടെ സഹായത്തിനായി വന്നു. ഗവണ്മെന്റ് ശക്തമായ പ്രചാരണം മാർപ്പാപ്പയ് ക്കെതിരെ മാധ്യമങ്ങളിലൂടെയെല്ലാം നടത്തി. ഈ പീഠനങ്ങൾക്ക് അറുതി വരുന്നത് സോവിയറ്റ് യൂണിയന്റെ തകർച്ചയോടെയാണ്. പിന്നീട് പൂർവ്വാധികം ശക്തിയോടെ സഭ ഇവിടെ ഉയർത്തെഴുന്നേറ്റു.

ഇന്ന് ലോകത്തിന്റെ വിവിധ ഭാഗങ്ങളിലായി 36 രൂപതകളും, 53 ബിഷപ്പുമാരും (വിരമിച്ചവരും, ഒരാൾ ജനുവരി 15 നിയമിക്കപ്പെട്ടതാണ്), ഈ സഭയ്ക്ക് നേതൃത്വം നൽകുന്നു. 2005-ൽ മേജർ ആർച്ച്ബിഷപ്പിന്റെ ആസ്ഥാനം ലവീവിൽ നിന്നും ഉക്രയിന്റെ തലസ്ഥാനമായ കീവിലെയ്ക്ക് മാറ്റി. 2011 മുതൽ ഈ സഭയുടെ മേജർ ആർച്ച്ബിഷപ്പ് സ്വിയാത്തോസ്ലാവ് ഷെവ്ച്ചുക്ക് ആണ്. അൻപത്തിയഞ്ചു ലക്ഷത്തോളം ആളുകളുള്ള ഈ സഭയാണ് പൗരസ്ത്യ കത്തോലിക്കാ സഭകളിൽ ഏറ്റം വലിയ സഭാ സമൂഹം.

### ഉപസംഹാരം

ക്രിസ്തു സ്ഥാപിച്ച സഭ മനോഹ രമായിരിക്കുന്നത് ഏകവും, വിശുദ്ധവും, കാതോലികവും, ശ്ലൈഹീകവും ആ യിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടാണ്. നൂറ്റിയിരുപതു കോടിയിലധികം വരുന്ന വിശ്വാസികളുള്ള ഈ സഭയെ ഐക്യപ്പെടുത്തി നിർത്തുന്ന പ്രധാന ഘടകം യേശു പത്രോസിനോട് പറഞ്ഞ വാക്കുകളിൽ അടങ്ങിയിട്ടുണ്ട്: "നീ പത്രോസാണ്; ഈ പാറമേൽ എന്റെ സഭ ഞാൻ സ്ഥാപിക്കും"(മത്താ. 16:18). രണ്ടാം വത്തിക്കാൻ സുന്നഹദോസിന്റെ വാക്കുകളിൽ പറഞ്ഞാൽ: "പരിശുദ്ധ കത്തോലിക്കാ സഭ ക്രിസ്തുവിന്റെ മൗതീകശരീരമാണ്. ഇതിൽ ഉൾപ്പെടു ന്നവർക്ക് വിശ്വാസം ഒന്ന്, കൂദാശകൾ ഒന്ന്, ഭരണരീതിയും ഒന്ന്. ഇവ വഴി വിശ്വാസികൾ പരിശുദ്ധാത്മാവിൽ സജീവമായി സംയോജിക്കപ്പെട്ടിരി ക്കുന്നു. വിശ്വാസികൾ വിവിധ സമൂഹങ്ങളായി, ഹയരാർക്കിയുടെ കീഴിൽ പ്രാദേശിക സഭകൾ അല്ലെങ്കിൽ റീത്തുകളായി സമ്മേളിച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ സഭകൾ തമ്മിൽ പ്രശംസനീയമായ ബന്ധം പുലർത്തുന്നുണ്ട്. അതിനാൽ

നാനാത്വം സഭയുടെ ഐക്യത്തെ തകർക്കുകയല്ല, പ്രത്യുത പ്രത്യക്ഷ മാക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. വിവിധ ങ്ങളായ സ്ഥലകാലമാർഗ്ഗങ്ങൾ ക്കനു സരണമായി ജീവിതത്തെ ക്രമവൽ ക്കരിച്ചുകൊണ്ട് ഓരോ പ്രാദേശിക സഭയുടെയും പാരമ്പര്യങ്ങളെ അഭംഗ മായും പൂർണ്ണമായും സംരക്ഷിക്കുക എന്നതാണ് തിരുസഭയുടെ ലക്ഷ്യം. (Orientalium Ecclesiarum 2). ഇന്ന് പൗരസ്ത്യ സഭകളുടെയും ആത്മീ യവും ഭരണപരവുമായ കാര്യങ്ങളിൾ മാർപ്പാപ്പയെ സഹായിക്കുന്നത് ലിയനാർ ഡോ കർദിനാൾ സാന്ദ്രി പിതാവിന്റെ നേതൃത്വത്തിലുള്ള പൗരസ്ത്യ സഭകൾ ക്കായുള്ള വത്തിക്കാൻ കാര്യാലയ മായാണ് (The Congregation for the Oriental Churches). വി. പത്രോസ് മുതൽ പരിശുദ്ധ ഫ്രാൻസിസ് മാർപ്പാപ്പ വരെയുള്ള 266 മാർപ്പാപ്പമാരുടെ അണമുറിയാത്ത നേതൃത്വത്തിൽ വളർന്ന സഭയുടെ ഭാഗമെന്നതിൽ നമുക്ക് അഭിമാനിക്കാം. "ഒരാട്ടിൻപറ്റവും ഒരു ഇടയനും" (യോഹ 10:16) എന്ന യേശുവിന്റെ ആഗ്രഹം പത്രോസിന്റെ പിൻഗാമിയായ മാർപ്പാപ്പ യുടെ നേതൃത്വത്തിൽ സഫലീകരിക്ക പ്പെടുന്നതിനായി നമുക്ക് പ്രാർത്ഥിക്കു കയും പരിശ്രമിക്കുകയും ചെയ്യാം.



ഫാസിസത്തെ ഫാസിസം കൊണ്ടു eനതിടാനാവുളമാ?

ബോബി ഏബ്രഹാം

വൗരത്വ നിയമ ഭേദഗതിക്കെ തിരായ പോരാട്ടം വിജയിക്കുമോ പരാജയപ്പെടുമോ എന്ന് ആർക്കും കഴിയില്ല. പറയാൻ വിജയിക്ക ണമെങ്കിൽ നിയമത്തിൽ സർക്കാർ വരുത്തിയ മാറ്റം റദ്ദാക്കണം. അതുണ്ടാ കുമോ എന്ന് ഉറപ്പില്ല. എന്നാൽ ഈ സമരം മറ്റു പലതരത്തിൽ വിജയമാണ്. ജനമനസ്സുകളിൽ ഈ നിയമം തെറ്റാണ് എന്ന വികാരം രൂപപ്പെട്ടു കഴിഞ്ഞു. അതൊരു വിജയമാണ്. ഈ നിയമത്തി നെതിരെ ജാതിമതഭേദമെന്വേ ആയിര ങ്ങൾ പ്രതികരിച്ചു. അതൊരു വിജയ മാണ്. ഈ നിയമത്തിനെതിരെ ആദ്യം തെരുവിൽ ഇറങ്ങിയത് യുവാക്കളാണ്. വിദ്യാർഥികളാണ്. അതൊരു വിജയ മാണ്. നിയമ ഭേദഗതി വന്നു രണ്ടു മാസത്തോളമാകുമ്പോഴും സമര ജ്വാല കെട്ടടങ്ങിയിട്ടില്ലെന്നു മാത്രമല്ല, അത് ജനമനസ്സുകളിൽ തിളയ്ക്കുകയുമാണ്. അതൊരു വിജയമാണ്. അങ്ങനെ പല തലങ്ങളിൽ ഈ സമരം വിജയമാണ്. ഇനി ഈ സമരം പരാജയപ്പെടാതിരി ക്കണമെങ്കിൽ എന്തു ചെയ്യണം. വിഭാഗീ യമായ എല്ലാ സമരങ്ങളും അവസാനി ക്കണം. സമരം പൊതുജനത്തിന്റേതായി മാറണം.

ഈ സമരത്തിനൊരു പ്രത്യേകത ഉണ്ടായിരുന്നു. സാധാരണ പോലെ രാഷ്ട്രീയ കക്ഷികൾ ദിവസം നിശ്ചയിച്ച് നടത്തിയ സമരം ആയിരുന്നില്ല ഇത്. രാജ്യത്തെ സർവകലാശാലകളിലായി രുന്നു സമരം പൊട്ടിപ്പുറപ്പെട്ടത്. ആ സമരം പിന്നീട് രാജ്യമെമ്പാടും തിളച്ചു പൊന്തുകയായിരുന്നു. സമരം രാജ്യത്ത് വലിയ ചലനങ്ങളുണ്ടാക്കിയെന്നു മാത്ര മല്ല, വിദേശ രാജ്യങ്ങൾ പോലും ആശങ്ക രേഖപ്പെടുത്തി. ഇന്ത്യയുടെ പരമ്പരാഗത സുഹൃത്തുക്കളായ രാജ്യങ്ങളിൽ പോലും ആശങ്കയുടെ വിത്ത് വിതയ്ക്ക പ്പെട്ടു എന്നത് സത്യമാണ്. അത് ഈ നിയമത്തിൽ വ്യക്തമായ ചില വിവേ ചനങ്ങൾ ഉണ്ടായി എന്ന ബോധ്യത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ മാത്രമാണ് താനും.

ഈ സമരം പെട്ടെന്ന് കെട്ടടങ്ങാ ത്തതിനും സർക്കാരിന് അടിച്ചമർത്താൻ കഴിയാത്തതിനും കാരണം ജന മനസ്സു കളിൽ നിയമത്തിനെതിരായ ഒരു അവബോധം ഉണ്ടായതുകൊണ്ടു കൂടി യാണ്. സമരത്തെ തട്ടിയെടുക്കാൻ ഒരു രാഷ്ട്രീയകക്ഷിയും ശ്രമിച്ചിരുന്നില്ല എന്നതും കൂട്ടിവായിക്കണം. അതേ സമയം രാഹുൽ ഗാന്ധിയെയും പ്രിയങ്ക ഗാന്ധിയെയും സീതാറാം യച്ചൂരിയെയും പോലെയുള്ള നേതാക്കൾ സമരരംഗ ത്തെത്തുകയും പിന്തുണയ്ക്കുകയും ചെയ്തു. രാജ്യത്തെമ്പാടും നടക്കുന്ന സമരങ്ങൾക്ക് പിന്തുണ പ്രഖ്യാപിച്ച് രാഷ്ട്രീയ കക്ഷികളുടെ നേതൃത്വത്തിൽ വൻ റാലികൾ സംഘടിപ്പിക്കുകയും ചെയ്തു. അതേ. അതാണ് ശരിയായ വഴി. ഈ സമരം രാജ്യത്തെ ജനങ്ങളുടെ മുഴുവൻ സമരമായി മാറി. എന്നാൽ സമരം ആദൃഘട്ടം പിന്നിടുമ്പോൾ സമരത്തിന്റെ രൂപം മാറുന്നുവോ എന്ന സംശയം ഉയരുന്നുണ്ട്. ഇത് ഒരു വിഭാഗത്തിന്റെ പ്രശ്നം മാത്രമായി ഹൈലൈറ്റ് ചെയ്യപ്പെടുകയും ആ സമൂഹത്തിന്റെ പേരിൽ മാത്രം വൻ റാലികൾ ഉയരുകയും ചെയ്യുമ്പോൾ സ്ഥിതി മാറുന്നു. സമരത്തിന്റെ ആദ്യ ഘട്ടം തന്നെ ഇങ്ങനെയായിരിക്കും എന്നായിരുന്നു സർക്കാരിന്റെ കണക്കു

കൂട്ടൽ. ജനം വർഗീയമായി ചേരിതിരി യുമെന്നും ഒരു സമുദായം ഒറ്റപ്പെടു മെന്നും ഭൂരിപക്ഷ സമുദായം ഒന്റപ്പെടു മെന്നും ഭൂരിപക്ഷ സമുദായം ഒന്നാ കുമെന്നുമായിരുന്നു അവരുടെ വിചാരം. എന്നാൽ സംഭവിച്ചത് അതിനു വിപരീ തമായിട്ടായിരുന്നു. എന്നാൽ സമരത്തി ന്റെ രണ്ടാംഘട്ടത്തിൽ മുസ്ലിം സമുദായ സംഘടനകൾ വലിയ തോതിൽ രംഗത്തിറങ്ങിയതോടെ മറ്റുള്ളവർ പിന്നിലേക്കു മാറുന്നുവോ എന്ന ആശങ്ക ഉയർ ന്നുതുടങ്ങിയിട്ടുണ്ട്.

മാത്രമല്ല, കേരളത്തിലെങ്കിലും വൃതൃസ്തമായ ചില സമരരീതികളും കണ്ടു. ബിജെപി എന്ന രാഷ്ട്രീയ കക്ഷി പൗരത്വ ഭേദഗതിയെപ്പറ്റി വിശദീകരണം നൽകാൻ ശ്രമിക്കുമ്പോൾ ആ പ്രദേ ശത്തെ കടകൾ മുഴുവൻ അടച്ചിടുന്ന, ബസ് സർവീസുകളൊക്കെ നിർത്തി വയ്പിക്കുന്ന ഒരു സമരരീതി. ഇത് വിപരീതഫലമേ ഉണ്ടാക്കൂ. ഫാസിസ ത്തെ നേരിടേണ്ടത് ഫാസിസത്തി ലൂടെയല്ല. സംവാദങ്ങളിലൂടെയാണ്. മറിച്ച് എന്തെങ്കിലും ചെയ്യാൻ ശ്രമിച്ചാൽ ഇപ്പോൾ നിഷ്പക്ഷരായിരിക്കുന്നവർ പോലും പിന്മാറുന്ന സ്ഥിതി ഉണ്ടാകു മെന്ന കാര്യം വിസ്മരിക്കാൻ പാടില്ല. ഇവിടെയാണ് ഇനി ഒരു പൊതു നേതൃത്വം സമരത്തെ നയിക്കാൻ ഉണ്ടാ കേണ്ടതിന്റെ പ്രസക്തി. ബ്രിട്ടീഷുകാർ ക്കെതിരെ ഇന്ത്യൻ ജനത വർഷ ങ്ങളോളം സമരം ചെയ്തു. എന്നാൽ മിക്കപ്പോഴും അതു ലക്ഷ്യമില്ലാത്ത സമരമായിരുന്നു. അവിടെയും ഇവി ടെയും കുറച്ച് പ്രതിഷേധയോഗങ്ങൾ ചേരുന്നതിനപ്പുറം ആ സമരം വർഷ ങ്ങളോളം മുന്നോട്ടുപോയില്ല. മാത്രമല്ല, ഇന്ത്യൻ ജനതയെ മതപരമായി ഭിന്നിപ്പിച്ചു നിർത്തുന്നതിൽ ബ്രിട്ടീഷു കാർ ഒരു പരിധിവരെ വിജയിക്കുകയും ചെയ്തിരുന്നു. എന്നാൽ സ്ഥിതിഗതികൾ മാറിയത് മഹാത്മാ ഗാന്ധിയെ പോലെ ഒരു നേതാവ് ഉദയം കൊണ്ടപ്പോഴാണ്. ഹിന്ദു ജീവിതനിഷ്ഠകൾ കർശനമായി പാലിച്ചിരുന്ന ആളായിരുന്നു മഹാത്മാ ഗാന്ധി. എന്നാൽ എല്ലാ സമുദായങ്ങളും അദ്ദേഹത്തെ അംഗീകരിച്ചു. മുസ്ലിം സമുദായത്തിന് അദ്ദേഹത്തെ വിശ്വാസ മായിരുന്നു. മറ്റ് എല്ലാ സമുദായ ങ്ങൾക്കും അദ്ദേഹത്തെ വിശ്വാസമാ യിരുന്നു. ഇന്നും ഇന്ത്യയിൽ വളർന്നു വരുന്ന കുഞ്ഞുങ്ങളുടെ മനസ്സിൽ



പോലും ഗാന്ധിജി വലിയൊരു ബിംബ മായി മാറുന്നത് അതുകൊണ്ടാണ്. ഭിന്നിച്ചുനിന്ന ഇന്ത്യക്കാരെ മാലയിലെ മുത്തുമണികൾ പോലെ കോർത്തെടുത്ത അദ്ദേഹം അവരെ ബ്രിട്ടീഷ് ഭരണത്തിനെതിരെ തിരിച്ചു വിട്ടു. ഗാന്ധിജിയുടെ ഒരു വാക്കിനായി ഇന്ത്യയിലെ ആബാലവൃദ്ധം ജനങ്ങൾ അന്നു കാത്തുനിന്നു. സമാനമായ സാഹചര്യം ആണ് ഇന്നും ഉരുത്തിരി യുന്നത്. സിഎഎ വിരുദ്ധ സമരം ഒരു തുടക്കം മാത്രമാണ്. രാജ്യത്ത് മത അവകാശങ്ങൾ പേരിൽ നൽകാനും നിഷേധിക്കാനും ഉള്ള ഒരു നീക്കത്തിന്റെ തുടക്കം. പൗരത്വ ഭേദഗതി ബിൽ അതിലൊന്നു മാത്രം. നിലവിലെ സർക്കാരും ആ സർക്കാരിനു പിന്നി ലുള്ള ശക്തികളും ആഗ്രഹിക്കുന്നത് ഇതിലും വലിയ മാറ്റങ്ങളാണ്. അത് രാജ്യത്തെ ജനങ്ങളെ ഭിന്നിപ്പിച്ചു ഭരിക്കുക എന്ന ലക്ഷ്യമിട്ടുള്ളതും ആണ്. ആ ഭരണത്തിൽ ജനാധിപത്യാ വകാശങ്ങൾ ലംഘിക്കപ്പെടും. ഭരണ ഘടനാ സ്ഥാപനങ്ങളെല്ലാം സർക്കാരി ന്റെ ആജ്ഞാനുവർത്തികളാൽ നിറയ പ്പെടും. പഴയ ജർമനിയിലെ നാത് സികളെപ്പോലെ രാജ്യം മുഴുവൻ ഒരു സമാന്തര സേന ഉണ്ടാകും. ഇപ്പോൾ തന്നെ അത് ഗോസംരക്ഷണ സേന എന്ന പേരിലും മറ്റും വ്യാപകമാണ്.

ഇത്തരം ദീർഘകാല ലക്ഷ്യങ്ങളെ പരാജയപ്പെടുത്താൻ കഴിയുംവിധം ദീർഘകാല സമരങ്ങൾക്ക് ജനങ്ങളെ തയ്യാറാക്കേണ്ട സമയമാണിത്. അവിടെ വിഭാഗീയമായ സമരങ്ങൾ പരാജയ പ്പെടും. അതുകൊണ്ടു തന്നെ സമര ത്തിന് ഒരു പൊതുരൂപവും സാമുദായിക താൽപര്യങ്ങൾക്കപ്പുറം ചിന്തിക്കാൻ കഴിയുന്ന പൊതു നേതൃത്വവും ഉണ്ടാ കേണ്ടതുണ്ട്. അല്ലെങ്കിൽ ഇപ്പോഴത്തെ സമരത്തെ മുസ്ലിം സമരം മാത്രമായി മുദ്ര കുത്താനും പരാജയപ്പെടുത്താനും എളുപ്പമായിരിക്കും. രാഷ്ട്രീയ കക്ഷി കളെ ഇക്കാര്യത്തിൽ എത്രത്തോളം വിശ്വസിക്കാമെന്നതിൽ സന്ദേഹമുയരു ന്നുണ്ട്. സിഎഎ വിഷയത്തിൽ പൊതു നിലപാട് രൂപീകരിക്കുന്നതിനായി കോൺഗ്രസ് നേതൃത്വത്തിൽ പ്രതിപക്ഷ രാഷ്ട്രീയ പാർട്ടികളുടെ സമ്മേളനം വിളിച്ചുകൂട്ടിയപ്പോൾ മമത ബാനർജിയും മായാവതിയും ഉൾപ്പെടെയുള്ളവർ വിട്ടുനിന്നത് ഓർക്കുക. മമത മുമ്പ് എൻഡിഎയുടെ ഭാഗമായിരുന്നു. മായാ വതി പലപ്പോഴും ബിജെപിയുടെ ബി ടീമായി മാറുന്നുവോ എന്നു പലരും ആശങ്കയുയർത്തിയിട്ടുണ്ട്. വോട്ട് ഭിന്നി പ്പിക്കുന്നതിൽ അവർ പലപ്പോഴും ബിജെപിയെ സഹായിച്ചുവെന്നാണ് ആരോപണം.

കേരളത്തിലും പൗരത്വ ഭേദഗതിക്കെ തിരായ വികാരത്തെ എങ്ങനെ തങ്ങൾ കെനുകൂലമാക്കാമെന്നു മാത്രമാണ് രാഷ്ട്രീയ കക്ഷികൾ ചിന്തിക്കുന്നത്. പ്രതിപക്ഷത്തെ യോജിച്ച സമരത്തി നായി ക്ഷണിക്കുമ്പോഴും കേരളം ഭരിക്കുന്ന ഇടതുമുന്നണി ഏകപക്ഷീ യമായി സമരം പ്രഖ്യാപിക്കുന്നത് അതുകൊണ്ടാണ്. ഒരുവശത്ത് കരി നിയമത്തെ എതിർക്കുന്നുവെന്നും എൻ പിആറും എൻആർസിയും നടപ്പാക്കി ല്ലെന്നും മുഖ്യമന്ത്രി ആവർത്തിക്കുന്നു ണ്ടെങ്കിലും സെൻസസിനൊപ്പം എൻപി ആറും നടപ്പാക്കാനുള്ള സജ്ജീകരണം ഒരുങ്ങുന്നുണ്ട് എന്നതാണ് വാസ്തവം. യുഎപിഎ കേരളത്തിൽ നടപ്പാക്കില്ലെന്ന് ആവർത്തിക്കുമ്പോഴും മാവോയിസ്റ്റ് ബന്ധം ആരോപിക്കപ്പെട്ട് അറസ്റ്റിലായ രണ്ടു യുവാക്കൾക്കെതിരെ യുഎപിഎ ചുമത്തിയത് ജനം കണ്ടുകൊണ്ടിരി ക്കുകയാണ്. മാത്രമല്ല, പൗരത്വ ഭേഗദതി ബില്ലിനെതിരെ പ്രതിഷേധിച്ച കോഴി ക്കോട് ഡിസിസി പ്രസിഡന്റ് സിദ്ദിഖ് അടക്കമുള്ള കോൺഗ്രസ് പ്രവർത്ത കരെ അറസ്റ്റ് ചെയ്ത് റിമാൻഡിലാ ക്കുകയും ചെയ്തു. ബിജെപി വിരുദ്ധ കക്ഷികൾ ഭരിക്കുന്ന മറ്റ് ഏതെങ്കിലും സംസ്ഥാനത്ത് ഇത്തരത്തിൽ പ്രതിഷേധ ത്തിന്റെ പേരിൽ ആരെയും റിമാൻഡ് ചെയ്തിട്ടുമില്ല. പൗരതാ ഭേദഗതി ക്കെതിരെ പ്രതിഷേധിക്കുന്നവർക്കെ തിരെ കേസ് എടുക്കാൻ ഡിജിപി ഉത്തരവിറക്കിയതും കേരളത്തിൽ തന്നെ യാണ്.

### വിവേചനം ബില്ലിൽ മാത്രമോ?

ശരിക്കും പറഞ്ഞാൽ ഭേദഗതി നിയമത്തിൽ മാത്രമല്ല, മത പരമായ വിവേചനം ഉള്ളത്. ആംഗ്ളോ ഇന്ത്യക്കാർക്ക് പാർലമെന്റിലും നിയമ സഭകളിലും ഉണ്ടായിരുന്ന സംവരണം ചർച്ചപോലും ഇല്ലാതെ എടുത്തു കളഞ്ഞു. ആ വിഭാഗക്കാർ പ്രധാന മായും ഒരു മതത്തിൽ വിശ്വസിക്കു ന്നവരാണ്. എന്നാൽ ഈ വിവേചന ത്തിനെതിരെ ആരും മിണ്ടിയില്ല. ഇന്ത്യൻ ഭരണഘടനയനുസരിച്ച് ആർക്കും ഏതു മതത്തിലും വിശ്വസിക്കാം. അതായത് മതത്തിന്റെ പേരിൽ ഒരു വിവേചനവും പാടില്ല. പക്ഷേ വിവേചനം ഇല്ലേ. രാജ്യത്തെ നിയമനിർമാണ സഭകളിൽ ദലിത് വിഭാഗങ്ങൾക്ക് സംവരണമുണ്ട്. അങ്ങനെ തിരഞ്ഞെടുക്കപ്പെടുന്ന അംഗങ്ങൾക്ക് ഏതു മതത്തിലും വിശ്വസിക്കാനുളള അവകാശമുണ്ട്. ക്രിസ്തുമതത്തിലൊഴിച്ച്. ക്രിസ്തുമത വിശ്വാസിയാണെന്ന് അവർ പ്രഖ്യാപി ച്ചാൽ അവരുടെ സ്ഥാനം നഷ്ടപ്പെടും. അവരുടെ സാമൂഹിക സാഹചര്യം എങ്ങനെയായാലും വിശ്വാസം മാറി യാൽ സ്ഥാനം നഷ്ടപ്പെടുന്ന അവസ്ഥ. അതായത് ഇഷ്ടമുള്ള വിശ്വാസം സ്വീക രിക്കാൻ അവകാശമുള്ള ഒരു രാജ്യത്ത് ദലിതന് അതു നിഷേധിക്കുന്നു. വിവേ ചനം തന്നെയാണിത്. ഈ പ്രശ്

നത്തെയും യാഥാർഥ്യബോധത്തോടെ സമീപിക്കാൻ ഇന്ത്യൻ സമൂഹത്തിന് ആയിട്ടില്ല.

### അസഹിഷ്ണുത

സംഘപരിവാറുകാർ അസിഹി ഷ്ണുത കാണിക്കുന്നു എന്നു പറയു മ്പോൾ തന്നെ മറ്റുള്ളവരും അതിൽ നിന്നു ഭിന്നമല്ല എന്നതും കൂട്ടിവായി ക്കണം. കത്തോലിക്കാ സഭ, പൗരത്വ ഭേദഗതി നിയമത്തെ എതിർക്കുന്നില്ല എന്ന മട്ടിൽ വലിയ പ്രചാരണം നടക്കുന്നുണ്ട്. എന്നാൽ ആ പ്രചാരണം നടക്കുമ്പോൾ തന്നെയാണ് ലത്തീൻ സഭാ നേതൃത്വം പൗരത്വഭേദഗതി ബില്പിനെ ശക്തമായി എതിർത്തു രംഗത്തുവന്നത്. കേരളത്തിലെ എല്ലാ സഭകളും ഉൾപ്പെടുന്ന ഇന്റർ ചർച്ച് കൗൺസിൽ തിരുവനന്തപുരത്ത് ചേർന്ന് നിലപാട് പ്രഖ്യാപിച്ചതും പൗരത്വത്തിന് മതം മാനദണ്ഡമാക്കുന്നതിന് എതിരേ യാണ്. എന്നാൽ ലവ് ജിഹാദ് കേരള ത്തിൽ ഉണ്ട് എന്ന ആരോപണം സീറോ മലബാർ സഭ ഉന്നയിച്ചതോടെ സഭ പൗരത്വ ഭേദഗതിക്ക് അനുകുലമാണ് എന്ന വ്യാപക പ്രചാരണമാണ് അഴിച്ചു വിട്ടത്. രണ്ടും രണ്ടായി കാണാൻ നാം ഇനിയും പഠിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ലവ് ജിഹാദ് ഉണ്ടെന്ന് ആർക്കെങ്കിലും ആശങ്കയുണ്ടെങ്കിൽ അതു ചുണ്ടിക്കാ ണിക്കാൻ അവർക്ക് അവകാശമുണ്ട്. അതിനെ മറ്റുതരത്തിൽ വ്യാഖ്യാനി ക്കുന്നതിൽ അർഥമില്ല. അത്തരം വ്യാഖ്യ ാനങ്ങൾ വിശാലമായ ലക്ഷ്യത്തെ പരാജയപ്പെടുത്തുകയേ ഉള്ളു. ചില കാര്യങ്ങളിൽ യോജിച്ചുപോരാടുമ്പോൾ തന്നെ മറ്റു ചില കാര്യങ്ങളിൽ വ്യത്യ സ്ത സമീപനം സ്വീകരിക്കാൻ എല്ലാ വർക്കും അവകാശമുണ്ട് എന്ന കാര്യം മറക്കരുത്.

### ഇനി എന്ത്?

പൗരത്വ ബില്ലിന്റെ ഭേദഗതി കാര്യത്തിൽ ഇനി എന്ത് എന്ന ചോദ്യം ഉയരുന്നുണ്ട്. കോടതിയും അനുകൂലി ച്ചാൽ നടപ്പാക്കുകയേ മാർഗമുള്ളു എന്നാണ് നിയമപണ്ഡിതനായ കപിൽ സിബൽ പറഞ്ഞത്. ഇക്കാര്യത്തിൽ സുപ്രിം കോടതിയെ സമീപിച്ചെങ്കിലും അക്രമ സമരം നിർത്താതെ പരിഗണി ക്കില്ല എന്ന അതിശയിപ്പിക്കുന്ന നില പാടാണ് കോടതി എടുത്തത്. അക്രമം നടന്നത് മുഴുവൻ ബിജെപി ഭരിക്കുന്ന സംസ്ഥാനങ്ങളിലാണെന്നത് ആരും പറഞ്ഞില്ല. മാത്രമല്ല, ഡൽഹി പൊലീ

സിന്റെ സാന്നിധ്യത്തിൽ അക്രമികൾ ജെഎൻയുവിൽ അഴിഞ്ഞാടിയതും കണ്ടില്ലെന്നു നടിച്ചു. ഒരു കാര്യം ഉറപ്പാണ്. കോടതി പൗരത്വ ഭേദഗതിയെ അനുകൂലിച്ചാൽപോലും ജനങ്ങളുടെ മനസ്സിലുണ്ടായ അഗ്നിയെ കെടുത്താ നാവില്ല. ഈ സമരം ഒരു പക്ഷേ വർഷങ്ങൾ നീണ്ടുനിന്നേക്കാം. പ്രത്യക്ഷ സമരം അവസാനിച്ചാൽ പോലും ജന ങ്ങളുടെ മനസ്സിൽ അത് കനലായി എരി ഞ്ഞുകൊണ്ടിരിക്കും എന്നത്വാസ്ത വമാണ്. അതു കെടുത്താതിരുന്നാൽ സമരം ഒരു കാലത്ത് വിജയത്തിലെത്തുക തന്നെ ചെയ്യും.

### മേമ്പൊടി

ഗവർണർ പദവി വേണോ വേണ്ടയോ എന്ന കാര്യത്തിൽ പണ്ടുമുതലേ തർക്കമുണ്ട്. എന്നാൽ ഇപ്പോഴത്തെ സ്ഥിതി കാണുമ്പോൾ എന്തിനാണ് ഈ പദവി എന്ന് ആലോചിച്ചുപോകും. സാധാരണ രാഷ്ട്രീയക്കാരെപ്പോലെ കേരള ഗവർണർ ദിവസവും ചാനലു കളുടെ മൈക്കിനു മുന്നിൽ വന്ന് സ്വന്തം ഗവണ്മെന്റിനെ വിമർശിക്കുന്നതിൽ അഭംഗിയുണ്ട്. ഗവർണർക്ക് എന്തെ ങ്കിലും ആശങ്കയുണ്ടെങ്കിൽ അത് പരിഹരിക്കാൻ മാർഗമുണ്ട്. കേരള ത്തിനു മാത്രം കേന്ദ്രം പ്രളയ ദുരിതാ ശ്വാസം നിഷേധിച്ചപ്പോൾ ഗവർണർ ഇടപെട്ടിരുന്നുവെങ്കിൽ ജനം അംഗീകരി ച്ചേനേ. ജിഎസ്ടി വിഹിതം നൽകാതെ കേരളത്തെ സാമ്പത്തികമായി ഞെരു ക്കാൻ ശ്രമിക്കുന്നതിനെതിരെ ഗവർണർ മിണ്ടിയിരുന്നെങ്കിൽ നന്നായിരുന്നു. പക്ഷേ,തന്നെ നിയമിച്ചവരോടുള്ള കൂറ് വെളിപ്പെടുത്താനാണ് ഗവർണർ ആരിഫ് മുഹമ്മദ് ഖാൻ തുനിഞ്ഞിറങ്ങിയിരി ക്കുന്നത്. കേരളം ഒട്ടേറെ ഗവർണർമാരെ കണ്ടിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ ഇങ്ങനെ ദിവസ വും പ്രസ്താവനയിറക്കുന്ന, ചാനലു കൾക്കു ബൈറ്റ് കൊടുക്കുന്ന മറ്റൊരു ഗവർണറെ കണ്ടിട്ടില്ല. ആരിഫ് മുഹമ്മദ് ഖാന് ദൈനംദി രാഷ്ട്രീയത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കാൻ അവസരം കൊടുക്കു കയാണ് കേന്ദ്രം ചെയ്യേണ്ടതെന്നു തോന്നിപ്പോകുന്നു.

സ്പെഷ്യൽ സ്റ്റോറി

# 



സി. മേഴ്സി ജോസഫ് ഡി. എം.

''ഇപ്പോൾമുതൽ സകല തലമുറകളും എന്നെ ഭാഗ്യവതി എന്നു പ്രകീർത്തിക്കും. ശക്തനായവൻ എനിക്കു വലിയ കാര്യങ്ങൾ ചെയ്തിരിക്കുന്നു'' (ലൂക്കാ 1:49).

[ഫി ] ൻസിന്റെ തെക്കേ അറ്റത്ത് പിരനീസ് (Pyrenees) പർവ്വത നിരകളുടെ അടി വാരത്തായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ലൂർദ്ദ് എന്ന പ്രകൃതിരമണീയമായ ഒരു കൊച്ചുഗ്രാമം. അവിടെ കഠിന യാതനകളുടെ മദ്ധ്യേ നിതൃവൃത്തി കഴിച്ചിരുന്ന ഒരു ദരിദ്ര കുടുംബത്തിലെ ദൈവഭക്തരായ ഫ്രാൻ സീസ് സുബീറുസ്, ലുയിസാ ദമ്പതികളുടെ ഒമ്പത് മക്കളിൽ സീമന്ത പുത്രിയായി 1844 ജനുവരി 7 ന് ബർണദീത്താ ഭൂജാതയായി. ഇവരിൽ അഞ്ചുപേർ വളരെ ചെറുപ്പത്തിൽ തന്നെ നിതൃസമ്മാനത്തിനായി വിളിക്കപ്പെട്ടു. നിതൃവൃത്തിക്കായി ആ മാതാപിതാക്കൾ വളരെ കഷ്ടപ്പെട്ടിരുന്നു. ഫ്രാൻസീസിന് കൂലിവേലയിൽ നിന്നും ലൂയിസായ്ക്ക് സമീപത്തുള്ള ഗൃഹജോലികളിൽ നിന്നും കിട്ടിയിരുന്ന വളരെ തുച്ഛമായ വേതനം കൊണ്ട് ആ കുടുംബം മുമ്പോട്ടു പോകുവാൻ നന്നേ ബുദ്ധിമുട്ടി. അവിടെ അനാരോഗ്യ ത്താൽ വളരെയധികം കഷ്ടപ്പെട്ടിരുന്ന ബെർണദീത്ത സൂബേരൂസ് എന്നു പേരുള്ള പതിനാല് വയസ്സുള്ള ഗ്രാമീണ പെകുട്ടി. കോളറാ രോഗത്തിന്റെ പരിണിതഫലമായി അടിയ്ക്കടി വന്നിരുന്ന പനി അവളുടെ പഠനത്തെ ബാധിച്ചു. സ്ക്കൂളിൽ പോയി പഠനം യഥാവിധം നടത്താൻ സാധിക്കാതി രുതിനാൽ മാതൃഭാഷയായ ഫ്രഞ്ച് എഴു താനും വായിക്കാനും ശരിക്കും അറിയില്ലാ യിരുന്നു. സ്നേഹനിധിയായ സ്വന്തം അമ്മ തന്നെയായിരുന്നു അവളുടെ യഥാർത്ഥ ഗുരുനാഥ.



1858 ഫെബ്രുവരി 11 വ്യാഴം. ഭൂമിയിൽ തന്റെ സാന്നിദ്ധ്യം തെളിയിക്കാനായി സ്വർഗ്ഗം തെരഞ്ഞെടുത്ത പുണ്യദിനം. ഇന്ന് ദശലക്ഷകണക്കിന് മക്കളെ തന്റെ സവിധത്തിലേയ്ക്ക് - ലൂർദ്ദിലേയ്ക്ക് -അടുപ്പിക്കുന്ന പരിശുദ്ധ ലൂർദ്ദ് മാതാവ്, ബർണദീത്ത എന്ന പതിനാല് വയസ്സു മാത്രം പ്രായമുള്ള ബാലികയ്ക്ക് ആദ്യമായി പ്രതൃക്ഷപ്പെട്ട സുന്ദരദിനം.

അന്നും പതിവുപോലെ സൂര്യൻ പ്രഭ ചൊരിഞ്ഞു. എന്നാൽ ആ പ്രകാശ ത്തിന് പതിവിലേറെ തീവ്രത ഉള്ളതായി ബർണദീത്ത എന്ന കുഞ്ഞിനുമാത്രം തോന്നി. പതിവില്ലാത്ത ഒരു ദിവ്യപ്രഭ അന്തരീക്ഷത്തിൽ പടർന്നു നില്ക്കുന്ന തായി അവൾക്കനുഭവപ്പെട്ടു.

പതിവുപോലെ അമ്മ ലൂയിസ, തന്റെ മക്കളായ ബെർണദീത്ത സൂബേരൂസി നേയും അവളുടെ ഇളയ സഹോദരി മേരി സുബേരൂസിനേയും അവരുടെ കൂട്ടുകാരി ജെയിൻ അബാദിയുമൊത്ത് വീടിന് സമീപത്തുള്ള 'ഗാവ്' നദീ തീരത്തു വിറക് ശേഖരിക്കുവാനായി പറഞ്ഞയച്ചു. സഹോദരിയും കൂട്ടു കാരിയും നദി കടന്ന് അക്കരെയെത്തി വിറക് ശേഖരിക്കുവാൻ തുടങ്ങി. തണുത്തുമരവിച്ച ആ വെള്ളത്തിൽകൂടി അക്കരെപോയി വിറക് ശേഖരിക്കുവാൻ തന്റെ അനാരോഗ്യത്താൽ സാധിക്കാത്ത തിനാൽ മസ്സബിയേൽ (Masabielle) എ ഗ്രോട്ടോയുടെ സമീപെ ബർണദീത്ത ആ സമയം ചെലവഴിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. ഏതാന്തതയിൽ ആ ഗ്രോട്ടോയുടെ മുമ്പിൽ ആയിരുതുകൊണ്ട് അന്നേ ദിവസം പ്രഭാതത്തിൽ തന്റെ മനസ്സിനെ വല്ലാതെ പിടിച്ചുലച്ച പ്രകൃതിയുടെ മാറ്റത്തെക്കുറിച്ച് അവൾ ആലോചിച്ചു. എന്തെ ഈ മാറ്റത്തിനു കാരണം? ആ കുഞ്ഞുമനസ്സിന് അതിനുത്തരം കണ്ടെ ത്താനായില്ല. തന്നിലൂടെ ദൈവം വെളി പ്പെടുത്താനിരിക്കുന്ന ആ സ്വർഗ്ഗീയ പ്രഭയുടെ ബഹിർസ്ഫുരണമായിരുന്നു പ്രകൃതിയുടെ ഈ ഭാവമാറ്റത്തിനു കാരണം എന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ മാത്ര മുള്ള ദൈവീകജ്ഞാനം ആ കുഞ്ഞിന്റെ ഇളം മനസ്സിന് ആ നിമിഷം ഉണ്ടായി രുന്നില്ല.

ഇതിനിടയിൽ നദിയുടെ അക്കരെ യെത്തിയ കൂട്ടുകാരി, ബെർണദീത്താ യോട് നദി കടന്ന് തങ്ങളോടൊപ്പം ചെല്ലാൻ നിർബന്ധിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു.

കൂട്ടുകാരിയോടും തന്റെ അനുജത്തി യോടുമൊത്ത് നദിക്കക്കരെപോയി വിറക് ശേഖരിക്കാൻ തനിക്കാവില്ലെങ്കിലും അവരോടൊപ്പം പോകുവാൻ അവൾക്കും ആഗ്രഹമുണ്ടായിരുന്നു. കൂട്ടുകാരിയുടെ നിർബന്ധത്തിന് വഴങ്ങണമോ അതോ ഇവിടെ ഏകാന്തതയിൽ ഇരുന്ന് പ്രാർ ത്ഥിക്കണമോ? ഒരു തീരുമാനത്തി ലെത്താൻ അവൾക്ക് സാധിച്ചില്ല. എങ്കിലും അന്നേദിവസം പ്രഭാതം മുതൽ താൻ അനുഭവിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ആ സ്വർഗ്ഗീയ പ്രഭയിൽ ലയിച്ച് ആ ഗുഹ യുടെ മുമ്പിൽ തനിയെ ആയിരിക്കു വാനാണ് അവൾ ആഗ്രഹിച്ചത്. എങ്കിലും അവസാനം മനസ്സില്ലാ മനസ്സോടെ തന്റെ കൂട്ടുകാരിയുടെ നിർബന്ധത്തിന് വഴങ്ങു വാൻതന്നെ അവൾ തുനിഞ്ഞു.

നദിയുടെ അക്കരെ പോകുന്നതി നായി തന്റെ ഷൂസ് അഴിച്ചു മാറ്റുവാൻ ഒരുങ്ങിയപ്പോൾ സമീപമുള്ള മസ്സബി യേൽ (Masabielle) എന്ന ഗുഹയിൽ നിന്നും ശക്തമായ കാറ്റ് അടിക്കുന്നതുപോലെ ഒരു സ്വരം ബർണദീത്ത കേട്ടു. കാറ്റടി ക്കുന്ന സ്വരം കേട്ടെങ്കിലും ഗുഹയുടെ സമീപത്തുണ്ടായിരുന്ന റോസാ ചെടിക ളുടെയോ മറ്റ് മരങ്ങളുടെയോ ഒരില പോലും അനങ്ങുതായി അവൾ കണ്ടില്ല. പേടിച്ച് വിറച്ച് ബർണദിത്താ നില കൊണ്ടു. ആ സ്വരം സാവധാനം തന്റെ സമീപത്തേയ്ക്കു വരുന്നതുപോലെ അവൾക്കു തോന്നി. എന്നാൽ ആ ദിവൃപ്രഭയ്ക്കു കാരണഭൂതയായ ആ സ്വർഗ്ഗീയ റാണിക്ക് അധിക സമയം അവളുടെ കുഞ്ഞു മനസ്സിനെ നിർന്നി മേഷയാക്കി നിർത്താൻ കഴിഞ്ഞില്ല.

ഗ്രോട്ടോയുടെ ഉള്ളിൽ സ്വർണ്ണ നിറത്തിലുള്ള മഞ്ഞുപോലെ കണ്ണഞ്ചി പ്പിക്കുന്ന ഒരു സ്വർഗ്ഗീയ പ്രഭ അവൾ ദർശിച്ചു. ഉടനെ തൂവെണ്മയുള്ള വെള്ള വസ്ത്രം ധരിച്ച്, അരയിൽ നീല മുത്ത് കൊരുത്തെടുത്ത ഒരു ജപമാല കൂപ്പിപിടിച്ചിരിക്കുന്ന വലതുകൈയിൽ തൂക്കിയിട്ട്, കാൽപ്പാദങ്ങൾക്കു കീഴിൽ ഓരോ മഞ്ഞ റോസാപൂവും വച്ച്, നീല കണ്ണുകളോടു കൂടിയ സുന്ദരിയും സുമു ഖിയുമായ ഒരു യുവതി ഗ്രോട്ടോയ്ക്ക് സമീപേയുള്ള ഒരു റോസാച്ചെടിയുടെ മുകളിൽ നിൽക്കുന്നതായി അവൾക്ക് പ്രതൃക്ഷപ്പെട്ടു. ആ സ്വർഗ്ഗീയ യുവതി ബർണ്ണദീത്തായെ നോക്കി പുഞ്ചിരി തൂകി... ആ മഹതി അവളെ ക്ഷണിച്ചു...

തന്റെ അരികിലേയ്ക്ക്... തന്റെ അടുക്കലേയ്ക്കു വരുവാൻ ആ യുവതി അവളെ ആഗൃം കാണിച്ചു. സ്വപ്നമോ യാഥാർത്ഥ്യമോ എന്ന് ശങ്കിച്ചു നിന്ന ബർണദീത്ത ഉടൻ തന്നെ മഹതിയുടെ മുമ്പിൽ മുട്ടുകുത്തി തന്റെ പക്കലുണ്ടായിരുന്ന ജപമാല എടുത്ത് ചൊല്ലുവാൻ ആരംഭിച്ചു. ലൂർദ്ദിലെ ഗ്രോട്ടോയുടെ മുമ്പിൽ ചൊല്ലിയ ആദ്യത്തെ ജപമാല. സ്വർഗ്ഗസ്ഥനായ പിതാവും ത്രിത്വസ്തുതിയും ആ മഹതി ചൊല്ലുകയും, കൃപനിറഞ്ഞ മറിയം ബർണദീത്ത ചൊല്ലുകയും ചെയ്തു. ജപമാല ചൊല്ലിതീർന്നപ്പോൾ ആ മഹതി പാറയുടെ ഉൾഭാഗത്തേക്കു പോയി. അങ്ങനെ ബർണ്ണദീത്തായുടെ ജീവിതത്തിലെ ആദ്യത്തെ ആ സ്വർ ഗ്നീയ ദർശനം അപ്രതൃക്ഷമായി.

വിറക് ശേഖരിച്ചുകൊണ്ട് തിരിച്ചെ ത്തിയ സഹോദരിയോടും കൂട്ടുകാരി യോടും ബർണദീത്ത ചോദിച്ചു: നിങ്ങൾ വല്ലതും കണ്ടോ? വിറകല്ലാതെ അവർ എന്തു കാണാൻ!!! എന്തോ ഒരു പ്രത്യേക അനുഭവം ബർണദീത്തായ്ക്ക് ഉണ്ടായിട്ടുണ്ടെന്ന് അവളെ കണ്ടയുടനെ അവർക്കും തോന്നിയിരുന്നു. അവരുടെ നിർബന്ധത്താൽ, 'ആരോടും പറയരുത്' എ താക്കീതോടുകൂടി തനിക്കു ലഭിച്ച ഈ ദിവൃദർശനത്തെക്കുറിച്ച് അവൾ അവരുമായി പങ്കുവച്ചു. എന്നാൽ വീട്ടി ലെത്തിയ ഉടൻതന്നെ അവളുടെ സഹോ ദരി മേരി സുബേരൂസ് വിവരങ്ങൾ അമ്മ ലൂയിസായോട് പറഞ്ഞു. അതെല്ലാം വെറും തോന്നലുകളാണെന്നു ലൂയിസാ ധരിച്ചു. ഇനിമേലാൽ അവിടെ പോക രുതെ അമ്മയുടെ വിലക്ക് അതോടെ ബർണദീത്തായ്ക്ക് ലഭിച്ചു.

എങ്കിലും ഗ്രോട്ടോയിൽ പോകണ മെന്ന മനസ്സിന്റെ ശക്തമായ പ്രചോദന ത്താൽ അമ്മയുടെ പ്രത്യേക അനു വാദവും വാങ്ങി 1858 ഫെബ്രുവരി 14 –ാം തിയതി ഞായറാഴ്ചബർണ്ണദീത്തായുടെ സഹോദരിയും മറ്റ് മൂന്നു പെൺ കുട്ടികളും അവളോടൊപ്പം ഗ്രോട്ടോ യിലെത്തി. ഈ രണ്ടാമത്തെ സന്ദർശന ത്തിനു ദേവാലയത്തിൽ നിന്നെടുത്ത വിശുദ്ധ ജലവുംകൊണ്ടാണ് അവൾ ഗ്രോട്ടോയിൽ പോയത്. അവിടെയെ ത്തിയ ഉടൻ അവൾ ജപമാല ചൊല്ലാൻ തുടങ്ങി. ആദ്യത്തെ രഹസ്യവും പത്തു കൃപനിറഞ്ഞ മറിയവും ചൊല്ലിതീർന്ന യുടനെ സ്വർഗ്ഗീയ റാണിയുടെ ദർശനം അവൾക്ക് ഉണ്ടായി. 'നീ ദൈവത്തിൽ നിന്ന് വന്നവളാണെങ്കിൽ ഇവിടെ നില്ക്കുക; അല്ലെങ്കിൽ, ഇവിടെനിന്നും പോകുക' എന്നു പറഞ്ഞുകൊണ്ട് തന്റെ കൈവശമുണ്ടായിരുന്ന ഹന്നാൻ വെള്ളം അവൾ ആ മഹതിയുടെ നേരെ തളിച്ചു. ആ മഹതി പുഞ്ചിരി തൂകുകയും തല കുനിക്കുകയും മാത്രം ചെയ്തു. ബർണ ദീത്ത വീണ്ടും ജപമാല തുടർന്നു. ജപമാല തീർന്നതും ആ ദർശനവും ഇല്ലാതായി. ഇക്കാര്യത്തിൽ വിശ്വാസ മർപ്പിച്ച ഒരു സ്ത്രീ ബർണ്ണദീത്തായുടെ അമ്മയോട് അനുവാദം വാങ്ങി അവരുടെ കൂടെ ഗ്രോട്ടോയിൽ പോകുവാൻ തയ്യാറായി.

ചോദ്യത്തിന് അവൾ സമ്മതം അറിയി ക്കുകയും അങ്ങനെ ചെയ്യുകയും ചെയ്തു. യുവതി നൽകിയ ഉറപ്പിൻ പ്രകാരം സ്വർഗ്ഗത്തിൽ കാത്തിരിക്കുന്ന സന്തോഷത്തെ മനസ്സിൽ ധ്യാനിച്ചു കൊണ്ട് ബർണ്ണദീത്ത തിരികെ വീട്ടി ലേക്ക് പോയി. ഈ മെഴുകുതിരി യാത്രയാണ് ഇപ്പോൾ ലൂർദ്ദിൽ ഏവ രെയും അതിശയിപ്പിക്കു മെഴുകുതിരി പ്രദക്ഷിണമായി മാറിയിരിക്കുന്നത്.

1858 ഫെബ്രു വരി 19 വെള്ളി. നാലാമത്തെ ദർശനത്തിനായി പതിവു പോലെ ഗ്രോട്ടോയിലെത്തിയ ബർണ ദീത്തയുടെ കൂടെ അവളുടെ മാതാപിതാ ക്കളും ആന്റിയും ഉണ്ടായിരുന്നു. കൊന്ത വേണ്ടി ദൈവത്തോടു പ്രാർത്ഥിക്കണം എന്ന് യുവതി ബർണ്ണദീത്തായോട് പറഞ്ഞു. പതിവുപോലെ അവൾ തന്റെ സമ്മതം അറിയിച്ചു. ലൂർദ്ദിലെ പ്രഗൽഭ ഭിഷഗാരൻ ഡോക്ടർ ഡോസസ്സും അവരോടൊപ്പം സന്നിഹിതനായിരുന്നു. ദർശനസമയത്ത് അവളുടെ നാഡിമിടിപ്പ് സാധാരണ ഗതിയിലായിരുന്നുവെന്നും സമനില തെറ്റിയ രീതിയിലുള്ള ശാരീരിക അവസ്ഥ ആയിരുന്നില്ല എന്നും ഡോക്ടർ സാക്ഷ്യപ്പെടുത്തി.

ഈ ദർശനത്തിനുശേഷം ഗ്രോട്ടോയിൽ പോകുന്നതിന് പല എതിർപ്പുകളും പലരിൽ നിന്നും അവൾക്ക് നേരിട്ടു. പതിനഞ്ച് ദിവസത്തേയ്ക്ക് തുടർച്ച യായി ഗ്രോട്ടോയിൽ ചെല്ലാമെന്ന് താൻ വാക്കു കൊടുത്തിരിക്കുതിനാൽ അത് മുടക്കുവാൻ പറ്റില്ലെന്ന് അവൾ ധൈര്യ പൂർവ്വം അറിയിച്ചു.

1858 ഫെബ്രുവരി 22 തിങ്കൾ. സ്ക്കൂളി ലേയ്ക്കു പോയ ബർണദീത്ത താനറി യാതെ നേരെ പോയത് ഗ്രോട്ടോയി ലേയ്ക്കാണ്. ഇതുകണ്ട രണ്ടു പോലീ സുകാരും കുറെ ജനങ്ങളും അവളെ പിന്തുടർന്നു. പതിവുപോലെ അവൾ മുട്ടുകുത്തി പ്രാർത്ഥിച്ചു. അന്ന് അവിടെ പ്രതൃക്ഷപ്പെടൽ ഒന്നും ഉണ്ടായില്ല. 'ഇന്നും നീ ആ യുവതിയെ കണ്ടോ' എന്ന് പോലീസുകാർ അവളോട് ചോദിച്ചു. 'ഞാൻ കണ്ടില്ല' എന്നവൾ അവരോട് മറുപടി പറഞ്ഞു. 'പോലീ സിനെ കണ്ടപ്പോൾ യുവതി പേടിച്ച് സുരക്ഷിതമായ ഏതെങ്കിലും സ്ഥലത്തു പോയിട്ടുണ്ടാകും' എന്നു പറഞ്ഞ് ജനം അവളെ കളിയാക്കി.

പിറ്റേ് 1858 ഫെബ്രുവരി 23 ചൊവ്വാഴ്ച ഏഴാമത്തെ ദർശനത്തിനായി മാതാ പിതാക്കളുടെ അനുവാദത്തോടെ അവൾ ഗ്രോട്ടോയിലേയ്ക്ക് പോയി. ഈ ദർശനസമയത്ത് അവൾ ഗൗരവമായി എന്തോ ശ്രദ്ധിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നത് അവിടെ കൂടിയിരുന്ന ഇരുന്നൂറോളം വരുന്ന ജനക്കൂട്ടം കണ്ടു. അവൾ തങ്ങളുടെ തൊപ്പി തലയിൽ നിന്നും ഊരി തറയിൽ മുട്ടുകുത്തി നിന്നു. ഒരു മണിക്കൂർ നീണ്ടു നിന്ന ദർശനത്തി നൊടുവിൽ 'മരണംവരെ പുറത്തു പറയരുതെന്നു' പറഞ്ഞുകൊണ്ട് മൂന്നു രഹസൃങ്ങൾ ആ യുവതി അവളോട് പറഞ്ഞു. ബർണദീത്ത മഠത്തിൽ ചേരണമെന്നും അധികം താമസി ക്കാതെ മരിക്കുമെന്നും ആ യുവതി



1858 ഫെബ്രുവരി 18, വ്യാഴാഴ്ച മൂന്നാമത്തെ സന്ദർശനത്തിന് തന്റെ സംരക്ഷണാർത്ഥം കത്തിച്ച മെഴുകു തിരിയും ബർണദീത്ത കൂടെ കരുതി യിരുന്നൂ. മാഡം മില്ലറ്റ്, ആന്റോനെറ്റ് പെയ്റററ് എന്നീ രണ്ടു സ്ത്രീകളും അവളോടൊപ്പം ഉണ്ടായിരുന്നു. ദർശന സമയം ലഭിക്കുന്ന സന്ദേശങ്ങൾ എഴുതി യെടുക്കുക എന്ന ഉദ്ദേശ്യത്തോടെ അതി സാമഗ്രഹികളും സാധന കൊണ്ടാണ് അവർ പോയത്. എന്നാൽ സ്വർഗ്ഗീയ യുവതി ബർണ്ണദീത്തായോട് പറഞ്ഞു: 'ഞാൻ നിന്നോടു പറയുന്ന കാര്യങ്ങളൊന്നും എഴുതിയെടുക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ല. പതിനഞ്ച് ദിവസം അടുപ്പിച്ച് നിനക്ക് ഇവിടെ വരുവാൻ സാധിക്കുമോ?' 'അന്നുമുതൽ രണ്ടാഴ്ച ത്തേയ്ക്ക് തുടർച്ചയായി ഗ്രോട്ടോയിൽ എത്താമോ എന്ന ആ മഹതിയുടെ ചൊല്ലാനായി തുടങ്ങിയപ്പോൾ അവ ളുടെ മുഖം പ്രകാശിക്കുന്നത് അവർ നേരിട്ട് കണ്ടു. ബർണ്ണദീത്തായുടെ നേരെ 'പോ'.. 'പോ'.. എന്നു പറഞ്ഞുകൊണ്ട് ഉണ്ടായ പിശാചിന്റെ ആക്രമണം ഗ്രോട്ടോയിലെ യുവതി യുടെ നോട്ടത്താൽ ഇല്ലാതായി.

1858 ഫെബ്രുവരി 20 ശനി യാഴ്ചത്തെ അഞ്ചാമത്തെ ദർശനത്തിൽ ആ സാർഗ്ഗീയ യുവതി ബർണ ദീത്തായ്ക്ക് ദിവസേന ചൊല്ലുവാനായി ഒരു പ്രാർത്ഥന ചൊല്ലിക്കൊടുത്തു പഠിപ്പിച്ചു. ആരോടും വെളിപ്പെടു ത്താതെ തന്റെ മരണംവരെ ദിവസേന ആ പ്രാർത്ഥന അവൾ ചൊല്ലിയിരുന്നു.

1858 ഫെബ്രുവരി 21 ഞായറാഴ്ച ആറാമത്തെ ദർശനത്തിൽ പങ്കുചേരു ന്നതിനായി ധാരാളം ആളുകൾ അവിടെ വന്നു ചേർന്നിരുന്നു. പാപികൾക്കു അവളോട് പറഞ്ഞു. എന്താണ് ദർശന സമയം യുവതി സംസാരിച്ചതെന്ന് അവർ ചോദിച്ചപ്പോൾ മുന്നു രഹസ്യ ങ്ങൾ അമ്മ എനിക്കു വെളിപ്പെടുത്തി എന്നു മാത്രം അവൾ മറുപടി പറഞ്ഞു. ആ രഹസ്യങ്ങൾ അവൾ അവർക്ക് വെളിപ്പെടുത്തിയില്ല.

1858 ഫെബ്രുവരി 24 ബുധനാഴ്ച നടന്ന എട്ടാമത്തെ ദർശന സമയത്ത് നാനൂറോളം വരുന്ന ജനക്കൂട്ടത്തോട് പശ്ചാത്തപിക്കുക, പശ്ചാത്തപിക്കുക, പശ്ചാത്തപിക്കുക എന്ന് മൂന്നു പ്രാവശ്യം ബർണ്ണദീത്ത പറഞ്ഞു.

1858 ഫെബ്രുവരി 25 വ്യാഴം. ഒൻപതാമത്തെ സന്ദർശന സമയത്ത് ധാരാളം ജനങ്ങളും ബർണദീത്താ യോടൊത്ത് ഉണ്ടായിരുന്നു. എങ്കിലും ആ സ്വർഗ്രീയ മഹതിയുടെ ദർശനം അവൾക്കു മാത്രമേ ലഭിച്ചുള്ളു. ഗ്രോട്ടോ യുടെ സമീപേയുള്ള നീരുറവയിൽച്ചെ് വെള്ളം കുടിക്കാനും മുഖം കഴുകു വാനും അവിടെയുള്ള സസ്യങ്ങളിൽ നിന്ന് ഭക്ഷിക്കുവാനും സ്വർഗ്ഗീയ മഹതി അവളോട് ആവശ്യപ്പെട്ടു. എന്നാൽ, അവിടെ അങ്ങനെയൊരു നീരുറവ ഇല്ലാതിരുന്നതിനാൽ എന്തു ചെയ്യണ മെറിയാതെ വിഷമിച്ചു നിന്ന ബർണ ദീത്തയോട് ആ സ്ത്രീ പറഞ്ഞു: 'ദൂരെയല്ല, നീ നില്ക്കുന്നിടത്തുതന്നെ'. ആ മഹതിയുടെ നിർദ്ദേശമനുസരിച്ച് അവൾ തന്റെ കൈകൊണ്ട് തറയിൽ കുഴിച്ചയുടൻ അവിടെനിന്നും കലക്കൽ വെള്ളം ഒഴുകുവാൻ തുടങ്ങി. അവൾ ആ കലക്കൽവെള്ളത്തിൽ കുറച്ചെടുത്ത് കുടിക്കുകയും മുഖം കഴുകുകയും ചെയ്തു. ആ ജലത്തിന് രോഗസൗഖ്യ ത്തിനുള്ള കഴിവുണ്ടെന്ന് തിരിച്ചറിഞ്ഞ് രോഗികളായ അനേകർ ആ വെള്ള ത്തിൽ ദേഹം കഴുകി രോഗസൗഖ്യം പ്രാപിക്കുന്നു. ലോകത്തിന്റെ നാനാ ഭാഗങ്ങളിൽനിന്നും ആയിരക്കണക്കിന് മക്കൾ ആ അമ്മയുടെ സവിധത്തിൽ വന്ന് സഹായം തേടുന്നു.

1858 ഫെബ്രുവരി 26 വെള്ളി. ഗ്രോട്ടോയുടെ സമീപേ എത്തിയ ബർണദീത്തായ്ക്ക് സ്വർഗ്ഗീയ മഹതി പ്രതൃക്ഷപ്പെട്ടില്ല. പകരം താൻ ഇന്നലെ കുഴിച്ച കുഴിയിൽ നിന്നും ഒരു അരുവി ഒഴുകുന്നതാണ് കണക്കെ ജലം അവൾക്ക് കാണുവാൻ സാധിച്ചത്.

1858 ഫെബ്രുവരി 27 ശനിയാഴ്ച പത്താമത്തെ ദർശന സമയത്ത് 'പാപി കൾക്കുവേണ്ടി നിലത്തു മുത്തുക'

എന്നു പറഞ്ഞതനുസരിച്ച് അപ്രകാരം ചെയ്ത ബർണദീത്തായെ അനുകരിച്ച് അവിടെ കുടിയിരു ജനക്കുട്ടവും അപ്രകാരം ചെയ്തു.

1858 ഫെബ്രുവരി 28 ഞായറാഴ്ച നടന്ന പതിനൊന്നാമത്തെ ദർശന സമയത്ത് 'ഈ സ്ഥലത്ത് ഒരു ദേവാ ലയം പണിയുവാനായി ഇടവക വൈദി കനോട് പറയുവാൻ സ്വർഗ്ഗീയ യുവതി ആവശ്യപ്പെട്ടു.

1858 മാർച്ച് 1 തിങ്കളാഴ്ച പന്ത്രണ്ടാ മത്തെ ദർശനം നടന്നു. പൗളിൻ സാൻസ് എന്ന വ്യക്തി നിർബന്ധിച്ച തനുസരിച്ച് അവളുടെ കൊന്തയു മായിട്ടാണ് ബർണ്ണദീത്ത ഗ്രോട്ടോയിൽ എത്തിയത്. അത് കണ്ടു പിടിച്ച സ്വർഗ്ഗീയ മഹതി അതേക്കുറിച്ച് ബർണ്ണ ദീത്തായോട് ചോദിച്ചു.

1858 മാർച്ച് 2 ചൊവ്വാഴ്ച പതിമുന്നാ മത്തെ ദർശനം ബർണ്ണദീത്തായ്ക്ക് ലഭിച്ചു. ഗ്രോട്ടോയിലെത്തിയ സമയം മുതൽ അവർ കൊന്ത ചൊല്ലുവാൻ തുടങ്ങി. സ്തുതിപ്പിന്റെ സമയത്തൊ ഴികെ മറ്റെല്ലാ സമയത്തും മഹതി നിശ്ശബ്ദയായിരുന്നു.

1858 മാർച്ച് 3 ബുധനാഴ്ചയായിരുന്നു പതിനാലാമത്തെ ദർശനം നടന്നത്. 'വൈദികൻ ഒരു പള്ളി പണിയണ അവിടേയ്ക്ക് മെന്നും ജനങ്ങൾ റാലിയായി വരണമെന്നും' സ്വർഗ്ഗീയ യുവതി പറഞ്ഞ കാര്യം തന്റെ ഇടവക വികാരിയായ പെറെമാൽ പുരോഹിതനോട് പറയുവാൻ സ്വർഗ്ഗീയ മഹതി പറഞ്ഞ കാര്യം മാത്രം ബർണ ദീത്തായ്ക്ക് ബുദ്ധിമുട്ടായി തോന്നി. എങ്കിലും അവൾ വിവരം വികാരിയച്ചനെ അറിയിച്ചു. പള്ളി പണിയണമെങ്കിൽ ആ സുന്ദരിയായ യുവതി തന്നെത്തന്നെ വെളിപ്പെടുത്തി താൻ ആരാണെ് പറയണെന്ന് വികാരിയച്ചൻ പറഞ്ഞു.

1858 മാർച്ച് 4 വ്യാഴാഴ്ച ലഭിച്ച പതിനഞ്ചാമത്തെ ദർശനത്തിന് ഇരുപ തിനായിരത്തിൽ പരം ആളുകൾ കൂടിയി രുന്നു. ബർണ്ണദീത്ത തുടർച്ചയായി ഗ്രോട്ടോയിൽ വരുന്നതിന്റെ പതിനഞ്ചാ മത്തെ ദിവസമായിരുന്നു അന്ന്. എല്ലാ വരും ചേർന്ന് കൊന്തയുടെ പതിനഞ്ച് രഹസ്യങ്ങളും ചൊല്ലിയതിനു ശേഷം തിരികെപ്പോയി. 'യാത്ര പറയുന്ന രീതിയിലൊന്നും ആ യുവതി പറഞ്ഞില്ല, അതുകൊണ്ട് ഞാൻ ഇനിയും ഇവിടെ വരുമെന്ന് ബർണ്ണദീത്ത കൂടെയുണ്ടായി രുന്നവരോട് പറഞ്ഞു.

1858 മാർച്ച് 25 വ്യാഴാഴ്ച അമലോ ത്ഭവ തിരുനാൾ ദിനം വെളുപ്പിന് അഞ്ചുമണി. അന്നായിരുന്നു. പതിനാറാ മത്തെ ദർശനം നടന്നത്. ഇടവക വികാരിയുടെ നിർദ്ദേശമനുസരിച്ച് ആ മഹതിയുടെ പേര് എന്തെന്ന് ചോദിച്ച ബർണദീത്തായോട് സ്വർഗ്ഗീയ മഹതി പേര് വെളുപ്പെടുത്തി. ഈ ദർശനം ബർണദീത്തായുടെ വാക്കുകളിൽ: കൈകൾ തൂക്കിയിട്ടിരുന്ന സ്വർഗ്ഗീയറാണി കണ്ണുകൾ സ്വർഗ്ഗത്തി ലേയ്ക്ക് ഉയർത്തി; അനന്തരം കൈകൾ മടക്കി നെഞ്ചിനുമേൽ വച്ചുകൊണ്ട് ആ മഹതി എന്നോട് പറഞ്ഞു: 'Que soy era Immaculada Councepciu" (I am the Immaculate Conception - ഞാൻ അമലോത്ഭവ ആകുന്നു). ഇത്രയും പറഞ്ഞു തീർന്ന ഉടനെ ആ മഹിത അപ്രത്യക്ഷയായി.

പതിനേഴാമത്തെ ദർശനത്തിന് 1858 ഏപ്രിൽ 7 ബുധനാഴ്ച ഒരു ആന്തരിക പ്രചോദനത്താൽവളരെ മുമ്പുതന്നെ അവൾ ഗ്രോട്ടോയിൽ എത്തി. ദർശനം ലഭിച്ചയുടൻ അവൾ സമാധിയിലായി. ഓരോ ദർശനത്തിനും മുടങ്ങാതെ അവൾ കൊണ്ടു പോയിരുന്ന മെഴുകു തിരി പതിവുപോലെ കത്തിച്ച് അവൾ കൈയിൽ പിടിച്ചിരുന്നു. ആ മെഴുകു തിരിയുടെ ജ്വാല പലപ്രാവശ്യം അവളുടെ കൈവിരലുകളിൽ പതിച്ചിട്ടും അവൾ അത് അറിയുകയോ അവൾക്ക് പൊള്ളലേൽക്കുകയോ ചെയ്തില്ല. അതൊന്നുമറിയാതെ അവൾ പ്രാർ ത്ഥന തുടർന്നു കൊണ്ടിരുന്നു. പ്രാർ ത്ഥന തീർപ്പോൾ ഡോക്ടർ ഡോസസ്സ് മറ്റൊരു തിരി കത്തിച്ച് അവളുടെ കൈയിൽ മുട്ടിച്ചു. അപ്പോൾ അവൾക്ക് ചുട് അനുഭവപ്പെടുകയും അവൾ കരയുകയും ചെയ്തു. ഈ സംഭവം എല്ലാവരെയും അതിശയിപ്പിക്കുകയും അവരുടെ വിശ്വാസം വർദ്ധിക്കുകയും ഇതോടെ ചെയ്തു. വെദികൻ ഗ്രോട്ടോയുടെ കാര്യങ്ങൾ ഏറ്റെടു ക്കുകയും ഗ്രോട്ടോ അടച്ചിടാൻ കല്പി ക്കുകയും ചെയ്തു.

കർമ്മല മാതാവിന്റെ തിരുനാൾ ദിനമായിരുന്ന 1858 ജൂലൈ 16 നായി രുന്നു പതിനെട്ടാമത്തെയും അവസാന ത്തേതുമായ ദർശനം ബർണദീത്താ യ്ക്ക് ലഭിച്ചത്. തന്റെ ആന്റിയോടൊപ്പം ഗ്രോട്ടോയിലേക്ക് പോയ ബർണ്ണദീത്താ യ്ക്ക് അവിടെ കുടിയിരുന്ന ജനാവലി നിമിത്തം ഗ്രോട്ടോയുടെ സമീപത്ത് തന്റെ പതിവ് സ്ഥലത്തേയ്ക്ക് കടക്കുവാൻ സാധിച്ചില്ല. അതിനാൽ മാതൃസഹോദ രിയായ ലൂസിയുമൊത്ത് ഗ്രോട്ടോയുടെ എതിരെയുള്ള 'ഗാവ്' നദിയുടെ മറുകരെ അവൾ ചെന്നു നിന്നു. അവിടെയെത്തിയ ഉടനെ സമാധിയിൽ ലഭിച്ച ബർണദീത്ത ഈ ദർശനത്തെക്കുറിച്ച് വിവരിക്കുന്ന തിങ്ങനെ: 'ഞാൻ നദിയുടെ മറുകരെ, ഗ്രോട്ടോയിൽ നിന്ന് അകലെയാണ് നിന്നതെങ്കിലും മുൻ ദർശനങ്ങളി ലെപോലെ ഞാൻ ഗ്രോട്ടോയുടെ സമീപത്തു നില്ക്കുന്നതായിട്ടാണ് എനിക്ക് അനുഭവപ്പെട്ടത്. ഞാൻ അപ്പോൾ ദൈവമാതാവിനെ കണ്ടു.

1664 -ാം ആണ്ട് ലൂർദ്ദിൽ നിന്ന് 200 മെലിൽ കുടുതൽ ദുരെയുള്ള ഫ്രാൻസിലെ നെവേർ (Nevers) എന്ന സ്ഥലത്തുള്ള ഉപവിയുടെ സന്യാസിനി സമൂഹത്തിൽ ചേർന്ന് ഒരു സന്യാസി നിയായി ജീവിക്കുവാൻ ബർണദീത്ത തീരുമാനിച്ചു. 1866 ജൂലൈ 4 –ാം തിയതി അവൾ ലൂർദ്ദിനോടും പ്രിയപ്പെട്ട വീട്ടുകാരോടും നാട്ടുകാരോടും തന്റെ എല്ലാമെല്ലാമായിരുന്ന - ഭുമിയിലെ തന്റെ സ്വർഗ്ഗമായി കരുതിയിരുന്ന - ആ ഗ്രോട്ടോയോടും വിടപറഞ്ഞ് വെറും 22 വയസ്സ് മാത്രം പ്രായമുള്ള ബർണദീത്ത സന്യാസ ഭവനത്തിലേയ്ക്ക് യാത്ര തിരിച്ചു. 1866 ജൂലൈ 7 ശനിയാഴ്ച രാത്രി അവൾ മഠത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നു. ജൂലൈ 29 ന് മേരി ബെർണാർദ് എന്ന മാമ്മോദീസാ പേരിൽ തന്നെ അർത്ഥി നിയായി സന്യാസവസ്ത്രം സ്വീകരിച്ചു. കുഞ്ഞുനാൾമുതൽ രോഗിയായിരുന്ന ബർണദീത്തായ്ക്ക് മഠത്തിൽ ലഭിച്ചതും രോഗീപരിചരണമായിരുന്നു. അധികം താമസിക്കാതെ 1866 സെപ്റ്റംബർ മാസ ത്തിൽ രോഗം വർദ്ധിച്ചു. 1866 ഒക്ടോ ബർ 25 ന് രോഗീലേപനം സ്വീകരിച്ച അവൾ ക്രമേണ രോഗവിമുക്തയായി. 1967 ൽ നൊവിഷ്യേറ്റിൽ പ്രവേശിച്ചു. 1867 ഒക്ടോബർ 20 ന് വ്രതവാഗ്ദാനം നടത്തി.

1871 ന് ബർണദീത്തായുടെ പിതാവ് ഫ്രാൻസീസ് സുബീറൂസ് മരിച്ചു. 1873 ജൂ 3 –ാം തിയതി അവളുടെ രോഗം മൂർച്ഛി ച്ചതിനാൽ മൂന്നാം പ്രാവശ്യവും അവൾ രോഗീലേപനം സ്വീകരിച്ചു. 1878 ന് തന്റെ നി തൃ വ്രതവാഗ് ദാനത്തിലൂടെ തന്നെത്തന്നെ പരിപൂർണ്ണമായി ദിവ്യനാഥന് സമർപ്പിച്ചു. 1879 മാർച്ച് 28 ന് രോഗം വീണ്ടും കൂടിയതിനാൽ നാലാം പ്രാവശ്യവും രോഗീലേപനം സ്വീകരിച്ചു. 1879 ഏപ്രിൽ 16 –ാം തിയതി ബുധനാഴ്ച

രാവിലെ 'എന്റെ ദൈവമേ' എന്നുച്ചരിച്ചു കൊണ്ട് 35 -ാമത്തെ വയസ്സിൽ ബർണ ദീത്ത തന്റെ നിതൃസമ്മാനത്തിനായി വിളിക്കപ്പെട്ടു. മുപ്പതു വർഷങ്ങൾക്കു ശേഷം അവളുടെ കബറിടം തുറന്ന പ്പോൾ അവളുടെ ശരീരം അഴുകാതിരി ക്കുന്നതാണ് കണ്ടത്. വീണ്ടും 1919 സെപ്തംബർ 22 ന് കബറിടം തുറന്ന പ്പോഴും ബർണ്ണദീത്തായുടെ ശരീരം അതേ അവസ്ഥയിൽ തന്നെ ആയിരുന്നു. ഫ്രാൻസിലെ നേവോർസിൽ വി. ഗിൽഡാർഡ് മഠത്തിലെ വി. യൗസേപ്പി താവിന്റെ ചാപ്പലിൽ ഇന്നും ബർണ ദീത്തായുടെ ഭൗതീക ശരീരം അഴു കാതെ ഇരിക്കുന്നു. 1938 ൽ പതിനൊ ന്നാം പീയൂസ് മാർപ്പാപ്പ ബർണ ദീത്തായെ വിശുദ്ധയായി പ്രഖ്യാപിച്ചു.

പരിശുദ്ധ ദൈവമാതാവ് പ്രത്യക്ഷ പ്പെട്ട ലൂർദ്ദ് എന്ന പുണ്യസ്ഥലം ഇന്ന് അനേകായിരങ്ങൾക്ക് തങ്ങളുടെ വേദനകളിൽ ആശ്വാസമായി, രോഗ ങ്ങളിൽ സൗഖ്യമായി, ആവശ്യങ്ങളിൽ അത്താണിയായി മാറിക്കൊണ്ടിരി ക്കുന്നു. ആ അമ്മയുടെ സവിധത്തിൽ സമർപ്പിച്ചിട്ടുള്ള യാചനകൾക്ക് ഉത്തര മില്ലാതിരുന്നിട്ടില്ല. ആ അമ്മയുടെ നേരേ നോക്കി നെടുവീർപ്പെട്ടിട്ടുള്ളവരുടെ കണ്ണുനീരുകൾ തോരാതിരുന്നിട്ടില്ല, ആ അമ്മയെ നോക്കി വിളിച്ചിട്ടുള്ളവർക്ക് മറുപടി ലഭിക്കാതിരുന്നിട്ടില്ല.

പരിശുദ്ധ അമ്മ നിതൃവും നമ്മുടെ മനോനയനങ്ങൾക്കുമുമ്പിൽ ചിത്രീകരി ക്കപ്പെടുവാൻ നമുക്ക് ആഗ്രഹിച്ച് പ്രാർത്ഥിക്കാം.

പരിശുദ്ധ ലൂർദ്ദ് മാതാവേ, ഞങ്ങൾക്കു വേണ്ടി അപേക്ഷിക്കണമെ.

### **MATRIMONIAL**

Malankara Syrian Catholic boy, 29, Upper Middle Class, Assistant Professor in Government Engineering College, Trivandrum. Active member of Jesus Youth Movement, Seeks alliance from parents of suitable girls.

> Mob: 9447929541 9496366803

## ഉപകാരസ്മരണ

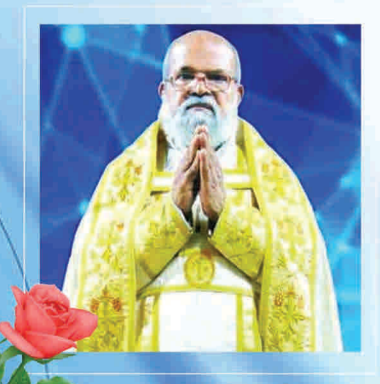


ഒരു വിശ്വാസി

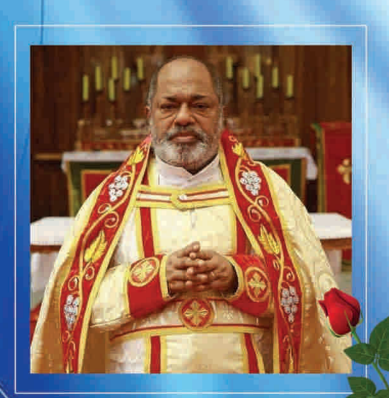
# ഉപകാരസ്മരണ



# ആദരാഞ്ജലി



റവ. ഫാ. വർഗ്ശീസ് ചിനിവിളയിൽ

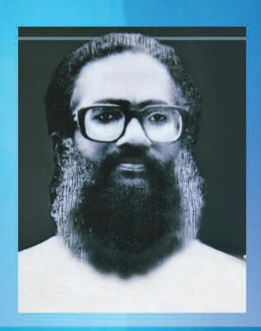


റവ. ഹാ. സഖറിയാസ് നെടിയകാലായിൽ

# ഉപകാരസ്മരണ







തങ്കമ്മ വർഗീസ് തിരുവനന്തപുരം

മലങ്കര സുറിയാനി കത്തോലിക്കാ സഭയുടെ പ്രഥമ പ്രസിദ്ധീകരണം ആകർഷകമായ രൂപകല്പനയിൽ എല്ലാ കുടുംബങ്ങളിലേക്കും...

